Sibylle van der Walt, Christoph Menke (Hg.)

DIE UNVERSEHRTHEIT
DES KORPERS

Geschichte und Theorie eines elementaren
Menschenrechts

campus






Inhalt

Einleitung: Der neue Begriindungsbedarf des Menschenrechts auf kdrperliche Unversehrtheit

Sibylle van der Walt

Historische Erklarungen menschenrechtlicher Sensibilisierungsprozesse

Kapitalismus und die Urspriinge humanitaren Empfindens

Thomas L. Haskell

»Die heiligen Rechte der Schwachen«: Schmerz, Mitgefiihl und die Kultur individueller Rechte im
Antebellum Amerika

Elizabeth B. Clark

Kulturelle Symboliken korperlicher Unversehrtheit

Auf dem Weg zu einem interkulturellen Ansatz bei der Definition internationaler
Menschenrechtsstandards: Die Bedeutung grausamer, unmenschlicher oder erniedrigender
Behandlung oder Strafe

Abdullahi Ahmed An-Na’im

Der Korper zwischen Gott und Mensch im Islam

Birgit Krawietz

Gottesebenbildlichkeit, Menschenwirde und kérperliche Unversehrtheit

Wolfgang Vogele



»Das Leiden anderer betrachten«: Demokratisie-rungsprozesse, Folter, Fotografie

Sabine Sielke

Verletzbare Korper: Eine dsthetische und ethische Kategorie

Gesa Ziemer

Neuzeitliche Subjektkonzepte: Recht, Politik, Kérper

Zwei Wege der Begriindung von Menschenrechten: Uberlegungen am Beispiel des elementaren
Rechts auf kérperliche Unversehrtheit

Bernd Ladwig

Ein Recht auf Unversehrtheit? Skizze einer Phdnomenologie moralischer Integritatsverletzungen

Arnd Pollmann

Der Schutz korperlicher Unversehrtheit im Menschenbild der Menschenrechte

Winfried Brugger

Korper intersubjektiver Freiheit: Fundamentale Menschenrechtsverletzungen als Problem der
Demokratie

Hauke Brunkhorst

Autorinnen und Autoren



Anliegen dieses Bandes ist es, Geschichten und Theorien tber das Menschenrecht auf kdrperliche
Unversehrtheit zur Darstellung zu bringen. Seit einigen Jahren mehren sich Stimmen von Vertretern
der Exekutive, von Politikern und Rechtsgelehrten, die in Richtung einer Enttabuisierung der Folter
pladieren; die selbst fur das politikferne Medienpublikum kaum ubersehbaren Bilder der Folterszenen
und Menschenrechtsverletzungen in Abu Ghraib und Guantadnamo Bay haben unser Wissen Uber das
Spektrum des Mdglichen in erschitterndem MaRe erweitert. Diese Entwicklungen legen den
Gedanken nahe, dass wir es mit einem neuen Kapitel nicht nur in der Geschichte der internationalen
Politik und des internationalen Rechts, sondern auch in der Geschichte (welt-)blrgerlicher Freiheiten
zu tun haben.

Etwas langer als ein halbes Jahrhundert — seit dem Griindungsakt der Vereinten Nationen und der
gleichzeitig verabschiedeten Allgemeinen Erkl&rung der Menschenrechte von 1948 — schien es
Konsens, dass ein institutionalisiertes Volkerrecht und in Absichtserklarungen sowie in bindenden
Vertragen niedergelegte Verhaltensnormen in der Lage sein wirden, moderne Gesellschaften gegen
das in den Ausbriichen der nationalsozialistischen Herrschaft unibersehbar gewordene
Gewaltpotenzial zu immunisieren. Die zugrunde liegende Hoffnung, dass es mdglich sei, moderne
Staaten durch rechtsstaatliche Verfahren und das VVélkerrecht zu pazifizieren, geht freilich auf eine
Zeit zurlick, die lange vor der politischen Verarbeitung der humanitaren Katastrophen des Zweiten
Weltkrieges liegt. Sie ist eng mit dem Weltbild des Liberalismus in der Tradition von Adam Smith
und Immanuel Kant verkntpft, demzufolge moderne, durch Kapitalismus und parlamentarische
Regierungsformen gekennzeichnete Staaten die Tendenz haben, ihre Macht unter weitgehendem
Verzicht auf physische Gewalteinwirkung zu entfalten. Wahrend Adam Smith und die ihm
nachfolgende politische Okonomie an die pazifizierende Kraft des freien Handels glaubten, der Kriege
und Gewaltauswiichse im Interesse der eigenen Gewinnmaximierung Uberfliissig mache, verkniipfte
Kant die Friedensféhigkeit von Staaten mit ihrer politischen Verfassung und schrieb republikanischen
Verfassungselementen eine friedensbringende Wirkung zu. Im liberalen Denken galten Kriege
zwischen Staaten und unkontrollierte gewalttatige Konfliktlésungen in ihrem Inneren daher als
Ausdruck vormoderner Riickstandigkeit, eines »Riickfalls in die Barbarei«, dessen Ursachen
keinesfalls in der Natur moderner Staatlichkeit selbst zu suchen seien. Die Modernisierungstheorie der
funfziger Jahre verstérkte den liberalen »Traum von der gewaltfreien Moderne« (Joas 2000: 49ff.),
indem sie das Prinzip gewaltfreier Konfliktldsung zum konstitutiven Merkmal moderner
Gesellschaften erklarte. Das Paradigma zunehmender physischer Gewaltfreiheit in der
Herrschaftsaustibung findet sich noch in einigen Ansétzen der Kultursoziologie, die seit den siebziger
Jahren an Bedeutung gewannen. Norbert Elias’ 1939 erstmals veroffentlichte, aber erst nach der
Neuauflage im Jahre 1969 breit rezipierte Theorie Uber den Prozel der Zivilisation etwa setzt die
liberale Geschichtsdeutung ungebrochen fort. Ahnliches kann iiber Michel Foucaults seit dem
Erscheinen von Uberwachen und Strafen im Jahre 1975 tberaus einflussreiche Theorie der
Disziplinierung gesagt werden (Foucault 1991). Zwar ist es das Hauptanliegen dieses Buches, das
liberale Geschichtsbild humanerer, auf kdrperliche Grausamkeit verzichtender Strafmethoden und
damit die liberale Fortschrittsidee zu hinterfragen; indem Foucault aber den Wandel der
Strafmethoden als einen Ubergang von der gewaltexzessiven Macht des Souverins zu der korperlosen
diffusen Machttechnik des modernen Gefangnisses beschreibt, reproduziert er unversehens das Bild
einer auf physische Gewalt verzichtenden Moderne. Auch in den Diskursen des Rechts finden sich
Spuren dieser Geschichtsdeutung. So schreibt etwa der Verfassungsrechtler Horst Dreier noch im
Jahre 1996 in seinem Kommentar des deutschen Grundgesetzes, mit der Herausbildung zum modernen
Verfassungsstaat laufe »eine wachsende Anerkennung der kdrperlichen Integritat des Menschen
parallel, wie sie in der Abschaffung von Folter und Leibesstrafen, im Schutz der kdrperlichen
Integritét in Strafverfahren, oder in der Zuruckdrangung der Todesstrafe zum Ausdruck kommit«
(Dreier 1996: 209).



Das Entsetzen, das der Anblick der Szenen von Abu Ghraib und Guantanamo Bay, aber auch die
Diskussion um die so genannte »Rettungsfolter« in Deutschland auslésten, sowie die Uberraschung
dariiber, dass die Vereinig-ten Staaten als Mutterland der westlichen Demokratie und — mit der
Virginia Bill of Rights von 1776 — der ersten verbrieften Menschenrechtserklarung sich nicht davor
scheuten, gegen die eigene Tradition zu verstol3en, ist nicht so sehr dem sattsam bekannten Umstand
geschuldet, dass die Existenz von Rechtsnormen noch nicht deren Einhaltung garantiert. Vielmehr
unterhéhlen die jingeren Debatten und Praktiken um die Folter wie kaum ein Geschehen seit 1948 den
liberalen Traum von der Gewaltabstinenz moderner Staatlichkeit. Sie sind ein nicht von der Hand zu
weisender empirischer Hinweis darauf, dass rechtsstaatliche Verfahren und das Vélkerrecht allein
noch nicht vor Gewaltexzessen in der Moderne schiitzen.

Nachdem der Traum von der gewaltabstinenten Moderne erschittert, wenn nicht gar zerbrochen ist,
stellt sich unausweichlich die Frage nach einer neuen, treffenderen Beschreibung des Stellenwerts
physischer Gewalt in der Moderne. Ein wesentlicher Grund fir die jungste Entwicklung einer
Enttabuisierung physischer Gewalt in der Beziehung zwischen Staat und Burger, auch bei
Verteidigern der Idee der Menschenrechte, ist die Unsicherheit dariiber, wie das Recht auf kdrperliche
Unversehrtheit in Konfliktsituationen genau begriindet ist. Die Frage nach dem »Grund« dieses Rechts
steht daher im Zentrum des vorliegenden Bandes. Klassischerweise fallt die Aufgabe, eine
Begriindung handlungsorientierender Normen in moralischen und rechtlichen Grenzsituationen zu
liefern, Theologen und Philosophen zu. Die-se sind auch in diesem Band vertreten, werden jedoch
durch Beitrage von Historikern, Religions- und Kulturwissenschaftlern erganzt; denn so verdienstvoll
die philosophische oder theologische Arbeit einer begrifflichen und argumentativen Klarung der
Geltungsbedingungen von Menschenrechten ist, so hat sich doch in den vergangenen Jahrzehnten der
Eindruck verstarkt, dass ein tieferes Verstandnis der Wirkungsbedingungen von Menschenrechten die
sozialen Kréfte, die hinter ihrer Verwirklichung stehen, mit einbeziehen muss. Diese Einsicht ist
wissenschaftshistorisch zwar nicht ganzlich neu, insofern schon Max Weber mit seiner
Rechtssoziologie nach den »Chancen« des »empirischen >Geltens< von Rechtsnormen, im Gegensatz
zu ihrem >normativen Sinn<« fragte (Weber 1988, zitiert nach Konig 2002: 88); sie wurde jedoch in
der Menschenrechtsforschung erst in jiingerer Zeit wieder stark gemacht (Joas 2003). An kaum einem
anderen Punkt ist diese Einsicht so bedeutsam geworden, wie in der seit den neunziger Jahren
verstarkt gefuihrten Debatte um die interkulturelle Universalitat der Menschenrechte (Renteln 1990;
An-Na’im 1992; van der Walt 2006). Aber auch aus den Reihen der Philosophie selbst kam der
Anstol} zu einer pragmatistischen Perspektive auf die Menschenrechte (Walzer 1996; Rorty 1996).
Vor dem Hintergrund der Ereignisse des 11. September und ihrer Konsequenzen fir die internationale
Staatengemeinschaft haben die Fragen des interkulturellen, insbesondere des interreligitsen
Vergleichs zusétzlich an Relevanz gewonnen. In diesem doppelten Sinne suchen die Autoren in
diesem Band nach dem »Grund« des Menschenrechts auf kérperliche Unversehrtheit: seinem
empirischen Grund in sozialen Geltungsbedingungen ebenso wie seiner normativen Begriindung in
philosophisch-theologischen Diskursen.

Den neueren Entwicklungen in der politischen und akademischen Debatte um die Menschenrechte
versucht der Band gerecht zu werden, in dem er sich in den ersten beiden Teilen einer historisch-
kulturwissenschaftlichen Perspektive auf das Menschenrecht korperlicher Unversehrtheit widmet,
bevor er sich im dritten Teil den philosophischen Begriindungsansétzen zuwendet. Diese
interdisziplindre Herangehensweise beabsichtigt dabei nicht, die Beitrége der einzelnen Disziplinen als
Konkurrenzunternehmung oder gar im Sinne einer antagonistischen Beziehung zu begreifen. Denn
gerade dann, wenn man die sozialen Kréfte, die hinter der sozialen und politischen Realisierung von
Menschenrechten stehen, untersuchen will, kommt man nicht darum herum, die normative
Uberzeugungskraft, die sie den sozialen Akteuren zur Handlungsorientierung bietet, mit



einzubeziehen. Andersherum droht eine Erdrterung der normativen Geltungsanspriiche der
Menschenrechte allzuleicht wirkungslos zu bleiben, wenn sie die soziale Motivlage ihrer Anerkennung
ignoriert. Die damit gestellte Aufgabe einer Synthese, in der das Ineinandergreifen von normativen
Argumentationen und sozialen Institutionalisierungsschiiben hinsichtlich des Menschenrechts auf
korperliche Unversehrtheit gezeigt werden kénnte, tbersteigt allerdings die Kapazitét dieses Bandes.



	9783593383415
	9783593383415
	9783593383415-1
	Leere Seite

