




Inhalt 

 

 

Einleitung: Der neue Begründungsbedarf des Menschenrechts auf körperliche Unversehrtheit 

Sibylle van der Walt 

 

 

Historische Erklärungen menschenrechtlicher Sensibilisierungsprozesse 

 

Kapitalismus und die Ursprünge humanitären Empfindens 

Thomas L. Haskell 

 

»Die heiligen Rechte der Schwachen«: Schmerz, Mitgefühl und die Kultur individueller Rechte im 
Antebellum Amerika 

Elizabeth B. Clark 

 

 

Kulturelle Symboliken körperlicher Unversehrtheit 

 

Auf dem Weg zu einem interkulturellen Ansatz bei der Definition internationaler 
Menschenrechtsstandards: Die Bedeutung grausamer, unmenschlicher oder erniedrigender 
Behandlung oder Strafe 

Abdullahi Ahmed An-Na’im 

 

Der Körper zwischen Gott und Mensch im Islam 

Birgit Krawietz 

 

Gottesebenbildlichkeit, Menschenwürde und körperliche Unversehrtheit 

Wolfgang Vögele 

 



»Das Leiden anderer betrachten«: Demokratisierungsprozesse, Folter, Fotografie 

Sabine Sielke 

 

Verletzbare Körper: Eine ästhetische und ethische Kategorie 

Gesa Ziemer 

 

 

Neuzeitliche Subjektkonzepte: Recht, Politik, Körper 

 

Zwei Wege der Begründung von Menschenrechten: Überlegungen am Beispiel des elementaren 
Rechts auf körperliche Unversehrtheit 

Bernd Ladwig 

 

Ein Recht auf Unversehrtheit? Skizze einer Phänomenologie moralischer Integritätsverletzungen 

Arnd Pollmann 

 

Der Schutz körperlicher Unversehrtheit im Menschenbild der Menschenrechte 

Winfried Brugger 

 

Körper intersubjektiver Freiheit: Fundamentale Menschenrechtsverletzungen als Problem der 
Demokratie 

Hauke Brunkhorst 

 

 

Autorinnen und Autoren 



Anliegen dieses Bandes ist es, Geschichten und Theorien über das Menschenrecht auf körperliche 
Unversehrtheit zur Darstellung zu bringen. Seit einigen Jahren mehren sich Stimmen von Vertretern 
der Exekutive, von Politikern und Rechtsgelehrten, die in Richtung einer Enttabuisierung der Folter 
plädieren; die selbst für das politikferne Medienpublikum kaum übersehbaren Bilder der Folterszenen 
und Menschenrechtsverletzungen in Abu Ghraib und Guantánamo Bay haben unser Wissen über das 
Spektrum des Möglichen in erschütterndem Maße erweitert. Diese Entwicklungen legen den 
Gedanken nahe, dass wir es mit einem neuen Kapitel nicht nur in der Geschichte der internationalen 
Politik und des internationalen Rechts, sondern auch in der Geschichte (welt-)bürgerlicher Freiheiten 
zu tun haben. 

Etwas länger als ein halbes Jahrhundert – seit dem Gründungsakt der Vereinten Nationen und der 
gleichzeitig verabschiedeten Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte von 1948 – schien es 
Konsens, dass ein institutionalisiertes Völkerrecht und in Absichtserklärungen sowie in bindenden 
Verträgen niedergelegte Verhaltensnormen in der Lage sein würden, moderne Gesellschaften gegen 
das in den Ausbrüchen der nationalsozialistischen Herrschaft unübersehbar gewordene 
Gewaltpotenzial zu immunisieren. Die zugrunde liegende Hoffnung, dass es möglich sei, moderne 
Staaten durch rechtsstaatliche Verfahren und das Völkerrecht zu pazifizieren, geht freilich auf eine 
Zeit zurück, die lange vor der politischen Verarbeitung der humanitären Katastrophen des Zweiten 
Weltkrieges liegt. Sie ist eng mit dem Weltbild des Liberalismus in der Tradition von Adam Smith 
und Immanuel Kant verknüpft, demzufolge moderne, durch Kapitalismus und parlamentarische 
Regierungsformen gekennzeichnete Staaten die Tendenz haben, ihre Macht unter weitgehendem 
Verzicht auf physische Gewalteinwirkung zu entfalten. Während Adam Smith und die ihm 
nachfolgende politische Ökonomie an die pazifizierende Kraft des freien Handels glaubten, der Kriege 
und Gewaltauswüchse im Interesse der eigenen Gewinnmaximierung überflüssig mache, verknüpfte 
Kant die Friedensfähigkeit von Staaten mit ihrer politischen Verfassung und schrieb republikanischen 
Verfassungselementen eine friedensbringende Wirkung zu. Im liberalen Denken galten Kriege 
zwischen Staaten und unkontrollierte gewalttätige Konfliktlösungen in ihrem Inneren daher als 
Ausdruck vormoderner Rückständigkeit, eines »Rückfalls in die Barbarei«, dessen Ursachen 
keinesfalls in der Natur moderner Staatlichkeit selbst zu suchen seien. Die Modernisierungstheorie der 
fünfziger Jahre verstärkte den liberalen »Traum von der gewaltfreien Moderne« (Joas 2000: 49ff.), 
indem sie das Prinzip gewaltfreier Konfliktlösung zum konstitutiven Merkmal moderner 
Gesellschaften erklärte. Das Paradigma zunehmender physischer Gewaltfreiheit in der 
Herrschaftsausübung findet sich noch in einigen Ansätzen der Kultursoziologie, die seit den siebziger 
Jahren an Bedeutung gewannen. Norbert Elias’ 1939 erstmals veröffentlichte, aber erst nach der 
Neuauflage im Jahre 1969 breit rezipierte Theorie über den Prozeß der Zivilisation etwa setzt die 
liberale Geschichtsdeutung ungebrochen fort. Ähnliches kann über Michel Foucaults seit dem 
Erscheinen von Überwachen und Strafen im Jahre 1975 überaus einflussreiche Theorie der 
Disziplinierung gesagt werden (Foucault 1991). Zwar ist es das Hauptanliegen dieses Buches, das 
liberale Geschichtsbild humanerer, auf körperliche Grausamkeit verzichtender Strafmethoden und 
damit die liberale Fortschrittsidee zu hinterfragen; indem Foucault aber den Wandel der 
Strafmethoden als einen Übergang von der gewaltexzessiven Macht des Souveräns zu der körperlosen 
diffusen Machttechnik des modernen Gefängnisses beschreibt, reproduziert er unversehens das Bild 
einer auf physische Gewalt verzichtenden Moderne. Auch in den Diskursen des Rechts finden sich 
Spuren dieser Geschichtsdeutung. So schreibt etwa der Verfassungsrechtler Horst Dreier noch im 
Jahre 1996 in seinem Kommentar des deutschen Grundgesetzes, mit der Herausbildung zum modernen 
Verfassungsstaat laufe »eine wachsende Anerkennung der körperlichen Integrität des Menschen 
parallel, wie sie in der Abschaffung von Folter und Leibesstrafen, im Schutz der körperlichen 
Integrität in Strafverfahren, oder in der Zurückdrängung der Todesstrafe zum Ausdruck kommt« 
(Dreier 1996: 209). 



Das Entsetzen, das der Anblick der Szenen von Abu Ghraib und Guantánamo Bay, aber auch die 
Diskussion um die so genannte »Rettungsfolter« in Deutschland auslösten, sowie die Überraschung 
darüber, dass die Vereinigten Staaten als Mutterland der westlichen Demokratie und – mit der 
Virginia Bill of Rights von 1776 – der ersten verbrieften Menschenrechtserklärung sich nicht davor 
scheuten, gegen die eigene Tradition zu verstoßen, ist nicht so sehr dem sattsam bekannten Umstand 
geschuldet, dass die Existenz von Rechtsnormen noch nicht deren Einhaltung garantiert. Vielmehr 
unterhöhlen die jüngeren Debatten und Praktiken um die Folter wie kaum ein Geschehen seit 1948 den 
liberalen Traum von der Gewaltabstinenz moderner Staatlichkeit. Sie sind ein nicht von der Hand zu 
weisender empirischer Hinweis darauf, dass rechtsstaatliche Verfahren und das Völkerrecht allein 
noch nicht vor Gewaltexzessen in der Moderne schützen. 

Nachdem der Traum von der gewaltabstinenten Moderne erschüttert, wenn nicht gar zerbrochen ist, 
stellt sich unausweichlich die Frage nach einer neuen, treffenderen Beschreibung des Stellenwerts 
physischer Gewalt in der Moderne. Ein wesentlicher Grund für die jüngste Entwicklung einer 
Enttabuisierung physischer Gewalt in der Beziehung zwischen Staat und Bürger, auch bei 
Verteidigern der Idee der Menschenrechte, ist die Unsicherheit darüber, wie das Recht auf körperliche 
Unversehrtheit in Konfliktsituationen genau begründet ist. Die Frage nach dem »Grund« dieses Rechts 
steht daher im Zentrum des vorliegenden Bandes. Klassischerweise fällt die Aufgabe, eine 
Begründung handlungsorientierender Normen in moralischen und rechtlichen Grenzsituationen zu 
liefern, Theologen und Philosophen zu. Diese sind auch in diesem Band vertreten, werden jedoch 
durch Beiträge von Historikern, Religions- und Kulturwissenschaftlern ergänzt; denn so verdienstvoll 
die philosophische oder theologische Arbeit einer begrifflichen und argumentativen Klärung der 
Geltungsbedingungen von Menschenrechten ist, so hat sich doch in den vergangenen Jahrzehnten der 
Eindruck verstärkt, dass ein tieferes Verständnis der Wirkungsbedingungen von Menschenrechten die 
sozialen Kräfte, die hinter ihrer Verwirklichung stehen, mit einbeziehen muss. Diese Einsicht ist 
wissenschaftshistorisch zwar nicht gänzlich neu, insofern schon Max Weber mit seiner 
Rechtssoziologie nach den »Chancen« des »empirischen ›Geltens‹ von Rechtsnormen, im Gegensatz 
zu ihrem ›normativen Sinn‹« fragte (Weber 1988, zitiert nach König 2002: 88); sie wurde jedoch in 
der Menschenrechtsforschung erst in jüngerer Zeit wieder stark gemacht (Joas 2003). An kaum einem 
anderen Punkt ist diese Einsicht so bedeutsam geworden, wie in der seit den neunziger Jahren 
verstärkt geführten Debatte um die interkulturelle Universalität der Menschenrechte (Renteln 1990; 
An-Na’im 1992; van der Walt 2006). Aber auch aus den Reihen der Philosophie selbst kam der 
Anstoß zu einer pragmatistischen Perspektive auf die Menschenrechte (Walzer 1996; Rorty 1996). 
Vor dem Hintergrund der Ereignisse des 11. September und ihrer Konsequenzen für die internationale 
Staatengemeinschaft haben die Fragen des interkulturellen, insbesondere des interreligiösen 
Vergleichs zusätzlich an Relevanz gewonnen. In diesem doppelten Sinne suchen die Autoren in 
diesem Band nach dem »Grund« des Menschenrechts auf körperliche Unversehrtheit: seinem 
empirischen Grund in sozialen Geltungsbedingungen ebenso wie seiner normativen Begründung in 
philosophisch-theologischen Diskursen. 

Den neueren Entwicklungen in der politischen und akademischen Debatte um die Menschenrechte 
versucht der Band gerecht zu werden, in dem er sich in den ersten beiden Teilen einer historisch-
kulturwissenschaftlichen Perspektive auf das Menschenrecht körperlicher Unversehrtheit widmet, 
bevor er sich im dritten Teil den philosophischen Begründungsansätzen zuwendet. Diese 
interdisziplinäre Herangehensweise beabsichtigt dabei nicht, die Beiträge der einzelnen Disziplinen als 
Konkurrenzunternehmung oder gar im Sinne einer antagonistischen Beziehung zu begreifen. Denn 
gerade dann, wenn man die sozialen Kräfte, die hinter der sozialen und politischen Realisierung von 
Menschenrechten stehen, untersuchen will, kommt man nicht darum herum, die normative 
Überzeugungskraft, die sie den sozialen Akteuren zur Handlungsorientierung bietet, mit 



einzubeziehen. Andersherum droht eine Erörterung der normativen Geltungsansprüche der 
Menschenrechte allzuleicht wirkungslos zu bleiben, wenn sie die soziale Motivlage ihrer Anerkennung 
ignoriert. Die damit gestellte Aufgabe einer Synthese, in der das Ineinandergreifen von normativen 
Argumentationen und sozialen Institutionalisierungsschüben hinsichtlich des Menschenrechts auf 
körperliche Unversehrtheit gezeigt werden könnte, übersteigt allerdings die Kapazität dieses Bandes. 


	9783593383415
	9783593383415
	9783593383415-1
	Leere Seite

