




Inhalt

Imperiale Herrschaft: Repräsentationen politischer
Macht im späten Zarenreich............................................................................ 9
Jörg Baberowski

Autokratie und Inszenierung

Vertrauen durch Anwesenheit: Vormoderne Herrschaft im
späten Zarenreich ......................................................................................... 17
Jörg Baberowski

Repräsentationen der russischen Monarchie und die Szenarien der Macht..... 38
Richard S. Wortman

Die Verwaltung in der Provinz

Ordnung als Repräsentation von Staatsgewalt: Das Zarenreich
in der litauisch-weißrussischen Provinz (1772–1832) .................................... 59
Jörg Ganzenmüller

Weder Despot noch Bürokrat: Der russische Gouverneur in der
Vorreformzeit ................................................................................................ 81
Susanne Schattenberg

In Amt und Würden? Die Beleidigung dörflicher Amtsleute und
die Repräsentation des Staates im ausgehenden Zarenreich.......................... 102
David Feest



6 I

Herrschaft an der Peripherie

Repräsentationen russischer Herrschaft in Vil’na: Rhetorik,
Denkmäler und städtischer Wandel in einer Provinzhauptstadt
(1864–1914) ............................................................................................... 121
Theodore R. Weeks

Der Zar an der Weichsel: Repräsentationen von Herrschaft
und Imperium im fin de siècle ...................................................................... 145
Malte Rolf

Wie der Revaler Domberg zum Moskauer Kreml wurde:
Zur lokalen Repräsentation imperialer Herrschaft im späten Zarenreich ..... 172
Karsten Brüggemann

Der Eisenbahnbau und die »Entdeckung« der russischen
Provinz (1850–1920) .................................................................................. 196
Walter Sperling

Aus der Perspektive des Schlachtfeldes: Krieg, soziale
Ordnung und Imperium in Japan und Russland ......................................... 223
Christoph Gumb und Daniel Hedinger

Herrschaft in der Krise

Die Festung: Repräsentationen von Herrschaft und die
Präsenz der Gewalt, Warschau (1904–1906) ............................................... 271
Christoph Gumb

Die »disziplinierte Polizei«: zum Wandel von Repräsentationen
staatlicher Herrschaft im Moskau des ausgehenden Zarenreiches................. 303
Felix Schnell

Feste der übertriebenen Loyalität und Unterwerfung: Symbole
und Rituale der Schwarzhundertschaft im Uralgebiet 1905–1914 ............... 321
Igor V. Narskij

Herrschaft in der Krise: der »Demagoge in der Soutane«
fordert die »Galizischen Allerheiligen« ......................................................... 331
Tim Buchen



I 7

Exkurs: Die Stadt als Provinz

Der Schmutz, der Gestank und die Stadt: Repräsentationen
städtischer Gesellschaft in Moskau, 1770–1880 .......................................... 359
Alexander M. Martin

Abbildungsverzeichnis ................................................................................. 405

Autorinnen und Autoren............................................................................. 407





Vertrauen durch Anwesenheit: Vormoderne Herrschaft
im späten Zarenreich

Jörg Baberowski

Wir vertrauen einander. Täglich üben wir uns im Vertrauen. Wir könnten in der
modernen Welt überhaupt nicht überleben, wenn wir einander nicht Vertrau-
en schenkten. Wenn wir ins Krankenhaus kommen, haben wir die Gewissheit,
dass wir dort nicht von Ärzten um unser Leben gebracht werden. Vor Gericht,
als Kläger, als Beklagte oder Angeklagte, vertrauen wir darauf, dass die Juristen,
deren Rede wir nicht verstehen, Recht und Gesetz dienen. Denn kaum einer ver-
steht, wie das Recht interpretiert und angewandt werden muss, aber jeder weiß,
dass es unser Leben regelt und dass wir deshalb vor Überraschungen sicher sein
können. Professoren bekommen Gehälter und Pensionen, und sie bekommen sie
auch dann weiter ausgezahlt, wenn Universitätsleitungen oder Landesregierun-
gen ausgewechselt werden. Wenn Politiker abgewählt werden oder zurücktreten,
empfinden wir das nur selten als Schicksalsschlag oder Unterbrechung der täg-
lichen Routine; alles bleibt, wie es ist, weil nur das Amt zählt, nicht die Person,
die es bekleidet. Das erhoffen wir nicht nur, das wissen wir auch. Und darin
besteht unser Vertrauen, – nicht zu den Personen, sondern zu den Professionen
und Institutionen, in deren Namen diese Personen auftreten. Wir bewegen uns
dabei so sehr im Selbstverständlichen, dass wir uns allem Unverstandenen be-
denkenlos ausliefern. »Ohne jegliches Vertrauen«, sagt Niklas Luhmann, könn-
ten Menschen nicht einmal ohne Angst ihr Bett verlassen. Eine »unvermittelte
Konfrontation mit der äußersten Komplexität der Welt hält kein Mensch aus.«1

Nur die Gewalt und die Ankündigung des eigenen Todes sind in der modernen,
komplexen Gesellschaft noch eine lebensbedrohliche Überraschung. Deshalb ist
es unter allen Umständen sinnvoll, Vertrauen zu haben. Es stabilisiert die sozia-
len Beziehungen in einer unübersichtlichen Welt.2

Was aber geschieht, wenn das staatliche Gewaltmonopol zerfällt, wenn Ar-
mut und Hunger in das Leben zurückkehren? Wenn die Verschiedenen, die in

1 Niklas Luhmann, Vertrauen. Ein Mechanismus der Reduktion sozialer Komplexität (Stuttgart:
Enke, 1968), S. 1.

2 Ute Frevert, »Vertrauen – eine historische Spurensuche«, in: Vertrauen. Historische Annäherun-
gen, hrsg. von Ute Frevert (Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2003), S. 7–66; Russel Har-
din, »Trust in Government«, in: Trust and Governance hrsg. von Valerie Braithwaite & Margaret
Levi (New York, NY: Russel Sage Foundation, 1998), S. 9–27.



18 J B

einer Gesellschaft leben, miteinander um knappe Ressourcen konkurrieren und
sie niemanden anrufen können, der ihre Konflikte schlichtet oder beendet? Dann
werden die Menschen einander misstrauen, sie werden Schutz suchen bei jenen,
die im Ruf stehen, stark zu sein und sie werden sich Verwandten, Freunden
und Bekannten zuwenden. Niemand wird unter solchen Umständen abstrakten
Rechtsvorschriften und Institutionen vertrauen, nicht einmal jene Menschen,
die in diesen Institutionen arbeiten. Denn wenn es keine Macht gibt, die das
Recht unter allen Umständen durchsetzen und seine Beachtung erzwingen kann,
wird es auch niemand beachten.

Stattdessen werden wir unser Vertrauen nur noch Personen schenken, die
wir kennen, und von denen wir wissen, dass sie auch uns vertrauen. Aber die
Vertrautheit, die in der Risiko-Gesellschaft die Voraussetzung für das Vertrauen
ist, stellt sich nur ein, wenn Freunde und Bekannte einander begegnen, wenn
sie sich vergewissern können, ob sie einander noch trauen dürfen. Sozialität, sagt
Hobbes, heißt, mit dem Schlimmsten rechnen zu müssen.3 Das ist der Grund,
warum Despoten in vormodernen Herrschaftssystemen Gefolgsleute in ihrer Nä-
he haben, ihnen in die Augen schauen und ihre Gesichter und Gesten kontrollie-
ren wollen, um Unvorhergesehenes abzuwenden. So gesehen legt sich das künst-
liche Netz des Vertrauens über die Lücke, die die Gewalt und die Vernunft nicht
schließen kann.4 Man könnte auch sagen, dass die Stabilität einer Anwesenheits-
gesellschaft darin besteht, dass ihre Mitglieder misstrauisch sind, dass sie einan-
der kontrollieren und beobachten und Fremden den Zutritt zu ihr verwehren.
Jeder weiß, dass der Vertrauende sich durch eine Vertrauenshandlung verletzlich
macht. Denn der Tod oder der Sturz eines Patrons, der Verrat eines Klienten
oder die Bedrohung durch Fremde können das kunstvoll geknüpfte Netz per-
sönlicher Beziehungen wieder zerstören. Aus diesen Gründen unterwerfen sich
Menschen in Anwesenheitsgesellschaften gewöhnlich einer strengen Sozialdiszi-
plin, um dem Unvorhergesehenen rechtzeitig zu begegnen. Sie arbeiten an der
Überwindung des tiefen Misstrauens, indem sie einander daran hindern, von
den Normen abzuweichen. Man könnte auch sagen, dass der Anpassungsdruck
mit der Primitivität der sozialen Institutionen wächst und nicht, wie Foucault
behauptet hat, ein Resultat moderner Disziplinierungstechniken ist.5 Und weil

3 Vgl. Dirk Baecker, Form und Formen der Kommunikation (Frankfurt am Main: Suhrkamp,
2005), S. 92.

4 Barbara Misztal, Trust in Modern Societies. The Search for the Bases of Social Order (Cambridge:
Polity Press, 1996), S. 26–27; Martin Hartmann, »Einleitung«, in: Vertrauen. Die Grundlage
des sozialen Zusammenhalts, hrsg. von Martin Hartmann & Claus Offe (Frankfurt am Main:
Campus, 2001), S. 1–23.

5 Vgl. Michel Foucault, Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses (Frankfurt am
Main: Suhrkamp, 10. Aufl., 1992); Hubert L. Dreyfus & Paul Rabinow, Michel Foucault.
Jenseits von Strukturalismus und Hermeneutik (Weinheim: Beltz, Athenäum, 2. Aufl., 1994),
S. 183–191, 220–229. Zur »totalitären« Struktur vormoderner Gesellschaften vgl. Barrington



V  A 19

es in einer unsicheren Welt vernünftig ist, von fremden Menschen nichts Gutes
zu erwarten, haben die Tugendlehren in ihr auch keine universale Geltung. Was
die eigene Gruppe integriert, hat im Verkehr mit Fremden keine Bedeutung.
So haben Historiker das Leben in den Gesellschaften des europäischen Mittel-
alters und der Frühen Neuzeit beschrieben. Burgen, Türme, Mauern und Waf-
fen waren der sichtbare, Patronage- und Verwandtschaftssysteme der unsichtbare
Ausdruck einer unsicheren Welt, in der die lokalen Gesellschaften stark, Staaten
aber schwach waren.6 Aber was hat diese Erkenntnis mit der Geschichte des spä-
ten Zarenreiches zu tun? »Institutionen haben keine Bedeutung. Alles hängt von
Personen ab.« So hatte Konstantin Pobedonoscev, Religionsminister und Erzie-
her Alexanders III. in den achtziger Jahren des 19. Jahrhunderts über die Essenz
der russischen Staatlichkeit geurteilt.7 Er sprach aus, was wenigstens die büro-
kratischen Eliten im 19. Jahrhundert als auswegloses Dilemma empfanden: dass
die institutionalisierte und gesetzliche Herrschaft des Zentralstaats an der Kul-
tur personalisierter Herrschaft zerbrach. Die Bürokratie war ein Fremdkörper in
den Wirklichkeiten vormoderner Anwesenheitsgesellschaften, weil ihr Regelwerk
und ihre Komplexität mit der Unmittelbarkeit der sozialen Beziehungen nicht
übereinstimmten. Man könnte mit den Worten des russischen Semiotikers Ju-
rij Lotman auch sagen, dass sie »fast keine Spur im geistigen Leben Russlands«
hinterließ, weder im 19. noch im 20. Jahrhundert.8

Gleichwohl haben Historiker, vor allem in den USA, die Geschichte des spä-
ten Zarenreiches und der frühen Sowjetunion in den Kontext einer europäisch-
amerikanischen Moderne eingeordnet.9 Ihre Geschichten berufen sich auf die

Moore, Zur Geschichte der politischen Gewalt (Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1969), S. 68 und
Elias Canetti, Masse und Macht (München: Hanser, 1960), S. 487–515.

6 Dorothea Weltecke, »Gab es ›Vertrauen‹ im Mittelalter? Methodische Überlegungen«, in: Ver-
trauen. Historische Annäherungen, hrsg. von Ute Frevert (Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht,
2003), S. 67–89, hier S. 69–73; Joel S Migdal, Strong Societies and Weak States. State-Society Re-
lations and State Capabilities in the Third World (Princeton, NJ: Princeton University Press,
1988), S. 3–41. Auch Freundschaft als Verhältnis zwischen Gleichen ist im modernen Ver-
ständnis nur dort möglich, wo es neutrale Räume gibt, die es Freunden erlauben, einander zu
helfen, ohne Dritten zu schaden. Vgl. Allan Silver, »Friendship and Trust as Moral Ideals: An
Historical Approach«, in: Archives Européen de Sociologie 30 (1989), S. 274–297, hier S. 282.

7 Zit. in: P. A. Zajončkovskij (Hrsg.), Dnevnik gosudarstvennogo sekretarja A. A. Polovceva, Bd. 1
(Moskva: Izd. Nauka, 1966), S. 315.

8 Jurij Lotman, Rußlands Adel. Eine Kulturgeschichte von Peter I. bis Nikolaus I. (Köln: Böhlau
1997), S. 25. (im Original: Besedy o russkoj kul’ture. Byt i tradicii russkogo dvorjanstva (XVIII
načalo XIX veka (S.-Peterburg: Isskustvo SPb, 1994), S. 27). Vgl. auch Geoffrey Hosking,
»Forms of Social Solidarity in Russia and the Soviet Union«, in: Trust and Democratic Tran-
sition in Post-Communist Europe, hrsg. von Ivana Marková (Oxford: Oxford Univ. Press, 2004),
S. 48–49.

9 Stephen Kotkin, »Modern Times. The Soviet Union and the Interwar Conjuncture«, in: Kritika
2 (2001), S. 111–164; David Hoffmann & Yanni Kotsonis (Hrsg.), Russian Modernity. Politics,
Knowledge, Practices (Houndmills [u.a.]: Macmillan 2000); David Hoffman, Stalinist Values.



20 J B

Macht der Ideen und ihrer öffentlichen Repräsentationen. Es besteht kein Zwei-
fel, dass die Eliten im Zarenreich und in der Sowjetunion den modernen Traum
einer rational geplanten und geordneten Welt träumten. Auch sie glaubten an
die Möglichkeit, Gesellschaften, Nationen und Ökonomien durch Institutionen
beliebig verändern und kontrollieren zu können. Dieser Glaube an die Gren-
zenlosigkeit des Möglichen war zugleich die Legitimation und der Daseinsgrund
kommunistischer Herrschaft in der Sowjetunion.10 Ideen aber müssen sich be-
währen, in den Köpfen jener, die sie artikulieren ebenso wie in den Milieus, in
denen sie zirkulieren. Ihr Resonanzboden ist die Kultur einer Gesellschaft. Was
bleibt von den modernen Ideen, wenn sie sich in einem vormodernen Ermög-
lichungsraum durchsetzen müssen? Die Antwort lautet: Sie verändern sich zu
dessen Bedingungen. Wer von modernen Sozialtechnologien spricht, über die
Bedingungen und Möglichkeiten ihrer Anwendung aber nichts zu verkünden
weiß, hat sein Thema verfehlt. Wenn wir wissen wollen, was die Modernisie-
rung im Zarenreich und in der Sowjetunion war, dann müssen wir sie in ihren
materiellen und kulturellen Ermöglichungsräumen beschreiben.

Als Peter I. im frühen 18. Jahrhundert damit begann, Herrschaft zu zentra-
lisieren und zu rationalisieren, um die Verwaltung an Regeln zu binden und die
Bevölkerung zu erfassen, zu kontrollieren und in ständische Hierarchien einzu-
ordnen, veränderten sich die Maßstäbe, an denen sich das Handeln der Regie-
rung orientieren musste. Amtsträger sollten nicht aufgrund ihres Herkommens,
sondern ihrer Leistung ernannt, Staatsdiener mit Gehältern und nicht durch
Vergabe von Landgütern entlohnt werden. Gehalt und Status eines Staatsdieners
wurden in der Rangtabelle ausgewiesen, die Peter I. 1722 eingeführt hatte, um
den Aufstieg in die Elite an Leistungen und Verdienste zu binden. Peters Ideal
war der »wohlgeordnete Policeystaat«.11 Aber seine Gesetze waren nicht aus dem
Leben gegriffen, seine Institutionen waren leere Hüllen, die den »Policeystaat«
nur simulierten. Denn die Dienstleute des Zaren führten unablässig Krieg, sie
waren in Bewegung so wie die Bevölkerung in Bewegung war. Es gab keine Lan-
desherrschaften, keinen Regionalismus und keine mediatisierenden Institutio-

The Cultural Norms of Soviet Modernity, 1917–1941 (Ithaca, NY: Cornell Univ. Press, 2003);
Kate Brown, »Gridded Lives. Why Kazakhstan and Montana are Nearly the Same Place«, in:
American Historical Review 106 (2001), S. 17–48.

10 Vgl. dazu die Ausführungen des amerikanischen Anthropologen James Scott über den rück-
sichtslosen Modernisierungswahn – er spricht vom »high modernism« – in Entwicklungslän-
dern und seine verheerenden Folgen: James C. Scott, Seeing Like a State. How Certain Schemes to
Improve the Human Condition Have Failed (New Haven, CT: Yale Univ. Press, 1998), S. 88–90.

11 David Ransel, »Character and Style of Patron-Client Relations in Russia«, in: Klientelsysteme im
Europa der Frühen Neuzeit, hrsg. von Antoni Maczak (München: Oldenbourg, 1988), S. 214–
216; Reinhard Wittram, Peter I. Czar und Kaiser. Zur Geschichte Peters des Großen in seiner
Zeit, Bd. 2 (Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1964), S. 99–169; Lindsey Hughes, Peter
the Great. A Biography, New Haven, CT: Yale Univ. Press, 2002), S. 165–174.



V  A 21

nen, die gewöhnlich die Voraussetzung dafür sind, dass Menschen Vertrauen zu
abstrakten Rechtsvorschriften entwickeln. Deshalb war es unter allen Umstän-
den vernünftig, wenn nicht nur die Günstlinge des Zaren, sondern auch die Be-
amten und Statthalter in den Provinzen am Patronagesystem der Anwesenheits-
gesellschaft festhielten. Denn die Zaren selbst vergaben Ämter als Belohnung für
loyales Verhalten und überließen es den Beamten, selbst zu entscheiden, auf wel-
che Weise ihre Amtsbezirke zu regieren waren. Leistung und Talent waren für
das Fortkommen in der zivilen Verwaltung von nur geringer Bedeutung. Nur
der direkte Kontakt zum Herrscher und die Pflege von Patronagebeziehungen
ermöglichten den Amtspersonen, ihren Einfluss zu wahren.12

Seit der Mitte des 18. Jahrhunderts veränderten sich die Beziehungen zwisch-
en den Eliten im Zentrum und in den Provinzen, besonders nach der Aufhebung
der Dienstpflicht für den Adel im Jahre 1762 und der Einführung einer ständi-
schen Lokalverwaltung unter Katharina II. im Jahre 1775. Die Reformen der
Zarin sollten auch in der Provinz die Macht von Institutionen und den Geist
der Gesetze verbreiten.13 Aber die gesellschaftliche Selbstorganisation bewirkte,
dass sich die lokalen Eliten mit den mächtigen Cliquen am Hof in vertikalen
Patronagebeziehungen verbanden. Warum? In der historischen Literatur findet
man gewöhnlich mehrere Erklärungen für die Beharrungskraft der Patronage-
systeme. Der Zentralstaat habe die ständischen Wahlbeamten nur unzureichend
entlohnt und sei nicht imstande gewesen, sie durch ausgebildete Fachbeamte
auszuwechseln. Deshalb sei die lokale Verwaltung in den Händen ungebildeter
und korrupter Dilettanten geblieben.14

Aber müsste man nicht auch von der Staatsferne der Provinzen sprechen, von
der Gewalt und der Unsicherheit, mit der die Bevölkerung leben musste? Weder
die Eliten im Zentrum noch die adligen Amtsträger in der Provinz konnten dar-
auf vertrauen, dass das Gesetz sie gegen willkürliche Handlungen konkurrieren-
der Familien absicherte. Die Gutsherren mussten sich nicht nur gegen rivalisie-
rende Standesgenossen, sondern auch gegen ihre leibeigenen Bauern versichern.

12 Ransel, »Character«, a. a. O. (Anm. 11), S. 211–231; Geoffrey Hosking, »Patronage and the
Russian State«, in: Slavonic and East European Review 78 (2000), S. 306–313.

13 Dietrich Geyer, »›Gesellschaft” als staatliche Veranstaltung. Sozialgeschichtliche Aspekte des
russischen Behördenstaates im 18. Jahrhundert«, in: Wirtschaft und Gesellschaft im vorrevo-
lutionären Rußland, hrsg. von Dems. (Köln: Kiepenheuer & Witsch, 1975), S. 20–52; John
LeDonne, Absolutism and Ruling Class: The Formation of the Russian Political Order 1700–1825
(New York, NY: Oxford Univ. Pr., 1991); Isabel des Madariaga, Russia in the Age of Catherine
the Great (New Haven, CT: Yale Univ. Press, 1981), S. 277–291.

14 Marc Raeff, The Well-Ordered Police State: Social and Institutional Change through Law in the
Germanies and Russia 1600–1800 (New Haven, CT: Yale Univ. Press, 1983); Ders., Origins of
the Russian Intelligentsia: The Eighteenth Century Nobility (New York, NY: Harcourt, Brace &
World, 1966); Irina Davydova, »Bureaucracy on Trial: A Malaise in Official Life as Represented
in Ninetenth-Century Thought«, in: Bribery and Blat in Russia, hrsg. von Stephen Lovell &
Alena Ledeneva (New York, NY: St. Martin’s Press [u.a.], 2000), S. 96–99.


	9783593387215
	9783593387215
	9783593387215(1)
	Leere Seite
	Leere Seite

