




 

Inhalt 

Danksagung und Widmung ......................................................................................... 7 

1. Einleitung: Drei Mal Begründen .......................................................................... 9 

 1.1 Öffentliche Rede, Normativität und Kritik ............................................... 11 

 1.2 »Moralisierung«: Ein wesentlich umkämpfter Begriff .............................. 21 

 1.3 Zur Methode: Fürsprecher, Strohmänner und Begriffspersonen .......... 27 

2. Zwei Antipoden: Machiavelli versus Kant ....................................................... 32 

 2.1 Fuchs und Löwe: Der virtuose Fürst Machiavellis ................................... 33 

 2.1.1 Moral, Politik und Pluralismus: Isaiah Berlins Zugang .................. 43 

 2.2 Taube und Schlange: Der moralische Politiker Kants ............................. 53 

 2.2.1 Ausweitung der Problemzone: Recht, Moral und Monismus ....... 69 

 2.3 Die indirekte Gewalt der Moral: Ein »Problemüberhang« ...................... 75 

3. Rechtfertigen: Über Krieg und Gerechtigkeit .................................................. 84 

 3.1 Moraltheologische Ursprünge: Augustinus und Thomas ........................ 87 

 3.2 Die Phase der Verschiebung:  

Klassisches Völkerrecht und die »Hegung« des Krieges ......................... 95 

 3.3 Die Konsolidierung des Friedens:  

Vom Ersten Weltkrieg zur Charta der Vereinten Nationen ................. 105 

 3.4 Ius ad bellum: Humanitäre Intervention im Spannungsfeld  

zwischen Moral und Politik ........................................................................ 112 

 3.4.1 Jürgen Habermas: Das Weltbürgerrecht als Mediator ................. 117 

 3.4.2 Danilo Zolo: Der Triumph der Moral über das Recht ................ 132 

 3.5 Ius in bello: Verhältnismäßigkeit, Moral und Politik ................................. 143 

 3.5.1 Thomas Nagel: Grenzziehung und Sackgasse ............................... 145 

 3.5.2 Michael Walzer: Eine »Ethik« des Notfalls .................................... 153 

 3.6 Erste Zwischenbilanz ................................................................................... 163 



6 M O R A L I S C H E  P O L I T I K  O D E R  P O L I T I S C H E  M O R A L ?  

4. Fundieren: Die große Erzählung der Menschenrechte ................................ 164 

 4.1 Naturrecht im 17. Jahrhundert: John Locke ............................................ 166 

 4.2 Volkssouveränität im 18. Jahrhundert: Jean-Jacques Rousseau ........... 173 

 4.3 Utilitarismus: Jeremy Bentham................................................................... 178 

 4.4 Konservativismus: Edmund Burke ........................................................... 183 

 4.5 Sozialismus: Karl Marx ................................................................................ 188 

 4.6 Menschenrechte im 20. Jahrhundert: 

Verrechtlichung und Aporie ....................................................................... 195 

 4.6.1 Teilen und Entlasten:  

Otfried Höffes Partialanthropologie ............................................... 205 

 4.6.2 Umerziehen und Mitfühlen:  

Richard Rortys Antifundamentalismus ........................................... 217 

 4.6.3 Funktion und Inhalt:  

Charles Beitz’ moralischer Realismus .............................................. 231 

 4.6.4 Meinung und Wahrheit:  

Alain Badious Zurückweisung der Menschenrechte .................... 244 

 4.7 Zweite Zwischenbilanz ................................................................................ 257 

5. Gründen: Das Weltbürgertum und seine Feinde .......................................... 259 

 5.1 Genealogische Vorbetrachtung:  

Zwei historische Herkunftslinien............................................................... 261 

 5.2 Kosmopolitismus heute ............................................................................... 271 

 5.2.1 Martha Nussbaum:  

Die Menschheit kultivieren ............................................................... 274 

 5.2.2 Daniele Archibugi:  

Globalisierung und Demokratie versöhnen ................................... 289 

 5.2.3 Craig Calhoun:  

Falsche Oppositionen unterlaufen ................................................... 300 

 5.2.4 Chantal Mouffe:  

Die Grenzgötter der Politik anrufen ............................................... 310 

 5.3 Dritte Zwischenbilanz ................................................................................. 324 

6. Schluss ................................................................................................................... 326 

Literaturverzeichnis ................................................................................................... 334



 

2. Zwei Antipoden: Machiavelli versus Kant 

Wir wollen in diesem Abschnitt den Versuch unternehmen, zwei Sichtweisen 

des Verhältnisses zwischen Moral und Politik miteinander zu kontrastieren. 

Das Ziel dieses Vergleichs soll darin bestehen, das Spektrum möglicher Stand-

punkte zu erfassen und Extrempositionen innerhalb der Debatte sichtbar zu 

machen. Die Gedanken der beiden hierfür ausgewählten Autoren – Niccolò 

Machiavelli (1469–1527) und Immanuel Kant (1724–1804) – legen eine Be-

handlung in diesem Zusammenhang nahe, und dennoch beinhaltet ihre Ge-

genüberstellung ein fiktionales, kontingentes Element. Zufällig mag die Ent-

scheidung für gerade diese Denker wirken, weil ganz einfach jede bedeutsame 

politische Theorie seit der griechischen Antike Überlegungen dazu enthält, ob 

und wie sich moralische Ansprüche im Raum des Politischen formulieren 

lassen. Dagegen lässt sich pragmatisch einwenden, dass mein Ziel in diesem 

Kapitel nicht eine erschöpfende Liste aller möglichen Positionen ist, sondern 

die Herausarbeitung eines scharfen, und darum lehrreichen Kontrastes.  

Falsch wäre diese Auswahl nur dann, wenn ihr kein nachvollziehbares Mo-

tiv zugrunde läge. Das Motiv, welches mich dazu bewegt, Kant und Machia-

velli zu vergleichen, liegt in der beinahe perfekten Spiegelbildlichkeit ihrer 

Standpunkte – eine Tatsache, die uns beim Verständnis der aktuellen Debatten 

behilflich sein wird. Machiavelli und Kant sind idealtypische Antipoden in der 

Ideengeschichte, und genau unter diesem Blickwinkel will ich ihr Verhältnis 

beleuchten.56  

—————— 

 56  Das bedeutet freilich keineswegs, dass nicht andere Gegenüberstellungen ebenso für mein 

Thema von Nutzen wären. Kant als Fixpunkt eines Vergleichs scheint dabei relativ unum-

stritten zu sein. Niemand wird behaupten, dass seine Rechts- und Moralphilosophie ohne Re-

levanz für aktuelle Debatten ist. Doch kann man zurecht fragen, mit wem man den Königs-

berger Philosophen kontrastieren sollte. Je nachdem, worauf man den Schwerpunkt der Illust-

ration legen will, bieten sich nämlich unterschiedliche Gegenspieler an: in Bezug auf Fragen 

der internationalen Beziehungen etwa Thomas Hobbes, oder aber Georg Wilhelm Friedrich 

Hegel, wenn man etwa die Differenz zwischen formalistischer Moralität und sozial 

eingebetteter Sittlichkeit hervorheben möchte. Für meine Belange ist dennoch Machiavelli der 

perfekte »advocatus diaboli«, wie im Folgenden ersichtlich wird. 



 Z W E I  A N T I P O D E N :  M A C H I A V E L L I  V E R S U S  K A N T  33  

2.1 Fuchs und Löwe: Der virtuose Fürst Machiavellis 

Tatsächlich gehören jene Kapitel des »Principe«, in denen Machiavelli Re-

flexionen über die moralischen Tugenden des neuen Fürsten anstellt, zu den 

berühmtesten und am meisten geschmähten überhaupt.57 Auch wenn ich 

lediglich einen sehr beschränkten Ausschnitt dessen beleuchten will, was 

Machiavellis Originalität ausmacht, braucht es doch eine kursorische Ein-

leitung zum systematischen Ort dieser Überlegungen im Leben wie im Werk 

Machiavellis, um zu einem adäquaten Verständnis dieser von Spott über-

zogenen Passagen zu gelangen.58 Dabei muss ich gleich zu Beginn hervor-

heben, dass im Folgenden nur eine Seite Machiavellis zum Vorschein kommen 

wird, nämlich diejenige des Fürstenberaters. Sein anderes Gesicht ist bekannt-

lich dem Geschick der Republik zugewendet, aber um die »Discorsi«59 geht es 

mir nicht.  

Der florentinische Kontext, in welchem dieses von Machiavelli selbst als 

bloßes »Werkchen« apostrophierte Buch verfasst wurde, war im Jahre 1513 

von massiven politischen Umwälzungen gekennzeichnet:60 Ein Jahr zuvor 

hatte die Familie der Medici nach mehr als 18 Jahren Abwesenheit wieder 

Einzug in die Stadt am Arno gehalten, womit die Phase einer republikanischen 

Verfassung endgültig zu Ende ging. Machiavelli hatte seit 1496 auf ver-

schiedenen Posten der Florentiner Staatskanzlei Dienst versehen und war im 

Rahmen seiner diplomatischen Missionen mit vielen großen Führungs-

persönlichkeiten zusammengetroffen. Für den späteren Entwurf seines un-

orthodoxen Fürstenspiegels wirkte besonders die Begegnung mit Cesare 

Borgia, dem Herzog von Imola, folgenreich. Seine Erfahrungen im Umgang 

mit Borgia und zahlreichen anderen Potentaten hielt Machiavelli zunächst in 

den Gesandtschaftsberichten, den »Legazioni e commissarie«, fest, welche 

—————— 

 57  Eine der skurrilsten Episoden der Machiavelli-Rezeption geht mit Sicherheit auf den Fran-

zosen Maurice Joly zurück. Sein fiktiver Dialog zwischen Machiavelli und Montesquieu diente 

als die wichtigste Quelle für die anonym herausgegebenen »Protokolle der Weisen von Zion«, 

die sich bis heute in antisemitischen Zirkeln großer Beliebtheit erfreuen. Vgl. dazu die hervor-

ragende Edition und den ausführlichen Kommentar in: Joly, Dialogue in Hell 

 58  Dass ich dabei immer noch sehr oberflächlich verfahre und lediglich Schlagschatten auf die 

historischen Bedingungen und ideologischen Bezüge werfen kann, die für Machiavelli gültig 

waren, lässt sich nur durch mein Erkenntnisinteresse rechtfertigen: Aus der Konfrontation 

mit der Antwort Kants wird sich hoffentlich zeigen, worin der maßgebliche Beitrag Machia-

vellis zur Fragestellung dieser Arbeit liegt. Zum Leben des Renaissancedenkers vgl. die litera-

risch angelegte Biographie von: Viroli, Das Lächeln des Niccolò; zum ideengeschichtlichen Um-

feld vgl. Pocock, The Machiavellian Moment 

 59  Vgl. Machiavelli, Discorsi 

 60  Vgl. Münkler, Machiavelli 



34  M O R A L I S C H E  P O L I T I K  O D E R  P O L I T I S C H E  M O R A L ?  

später als Rohmaterial für die konkrete Ausbuchstabierung seiner politischen 

Vorstellungen, vor allem im »Principe«, dienen sollten.61 

Als nun die Medici erneut an die Macht kamen, schien Machiavellis Stern 

im Sinken begriffen zu sein: Plötzlich stand er wegen seines Engagements für 

die Republik auf der falschen Seite, seine politische Karriere galt als des-

avouiert, das Rad des Geschicks hatte sich unerbittlich fortbewegt. Nach ei-

nem kurzen Gefängnisaufenthalt in die Verbannung geschickt, wurde das stille 

Schreiben für Machiavelli zum Ersatzhandeln für jenen Mangel an Einfluss 

innerhalb der politischen Arena, den er die längste Zeit auszuüben gewohnt 

gewesen war.62 Wenn wir der Widmung des »Principe« Beachtung schenken, 

so zeigt sich die keineswegs verborgen gehaltene Absicht, mit der Machiavelli 

sein Buch zu schreiben gedachte: Er versuchte, sich dem neuen Fürsten über 

Florenz, Lorenzo de’ Medici, als kundiger Beistand anzudienen, dessen Unter-

stützung unerlässlich für einen frisch an die Herrschaft gelangten Potentaten 

sei: 

»Jene, die eines Fürsten Gunst zu gewinnen suchen, pflegen ihm zumeist mit solchen Din-

gen aus ihrer Handhabe zu nahen, die ihnen am teuersten sind oder von denen sie sehen, 

daß er an ihnen am meisten Vergnügen findet. […] In dem Wunsch nun, mich Eurer 

Durchlaucht mit einem Zeugnis meiner Ergebenheit zu empfehlen, habe ich nichts aus 

meinem Besitz gefunden, was mir teurer wäre oder was ich höher schätzte, als die Kenntnis 

der Taten großer Männer, die ich mir durch lange Erfahrung mit den gegenwärtigen Zu-

ständen und durch beständiges Studium der Verhältnisse des Altertums angeeignet habe.«63 

Die beiden Quellen der »Politikberatung« Machiavellis sind also seine eigenen 

Erlebnisse als Diplomat und hoher Beamter sowie das klassischen Erbe.64 

Dieser beständige Rückbezug auf die griechisch-römische Geschichte erfolgt 

im Geiste des Renaissancehumanismus, und Machiavelli beansprucht damit, 

mehrere Ziele zugleich zu erreichen. Zum einen entdeckt er in den imposanten 

Gestalten der Antike anschauliche Beispiele, um seine Typologie erfolgreichen 

politischen Handelns historisch zu untermauern. Selbst wenn es für den neuen 

—————— 

 61  Vgl. Skinner, Machiavelli, S. 21–22 

 62  Münkler, Herfried, »Einleitung«, S. 31 

 63  Machiavelli, Der Fürst, S. 5 

 64  Vgl. zum Adressaten des »Principe« sowie zum selektiven Gebrauch des Erfahrungsschatzes: 

Gilbert, Machiavelli and Giucciardini, S. 170: »Like his contemporaries, Machiavelli tried to for-

mulate rules of behaviour, and, again like his contemporaries, he deduced these rules from 

experience. But Machiavelli used the material which experience offered in an almost arbitrary 

manner, and he transformed and stylized facts and events with freedom and ease. Moreover, 

he was not interested in producing rules which were of general value and applicable to the be-

haviour of every individual. His books were addressed only to those who acted in the political 

world: to rulers and to politicians.« 



 Z W E I  A N T I P O D E N :  M A C H I A V E L L I  V E R S U S  K A N T  35  

Fürsten gerade aufgrund seiner Radikalität kein eindeutiges Vorbild, weder in 

der Jetztzeit noch in der Vergangenheit, geben kann65, bedarf Machiavelli doch 

berühmter Persönlichkeiten, um seinen Herrschertypus in Abgrenzung zu 

fehlgeleiteten Fürsten zu positionieren. Im sechsten Kapitel erwähnt Machia-

velli »Moses, Cyrus, Romulus, Theseus und ähnliche Gestalten«66 des Alter-

tums, die ihre Machtstellung nicht zufällig, sondern mit Tüchtigkeit und eige-

nen Waffen erobert haben.  

Zum anderen bezieht er sich an entscheidender Stelle auf einen Kern-

gedanken der römischen Philosophen Cicero und Seneca, wenn es ihm um die 

Bestimmung der wahren Qualitäten des Fürsten geht: Hierzu gehört die 

Fundamentalopposition zwischen fortuna und virtù, ebenso die außer-

gewöhnliche Wendung, mit der Machiavelli den fürstlichen Tugendkatalog im 

Gesamten überarbeitet. Auf dieser theoretischen Ebene spielen sich auch die 

spektakulärsten Veränderungen ab, mit denen Machiavelli das Genre des 

Fürstenspiegels subvertiert und von innen kritisiert.67 All diese Revisionen 

werden in einer gemeinsamen Sprache ausgedrückt, die einer voll entwickelten 

literarischen Tradition, angereichert mit bestimmten formalen Regeln und 

inhaltlichen Topoi, entstammt. Deswegen scheint auch die in der Literatur 

verbreitete Annahme einer Kontinuität angemessen zu sein, derzufolge 

Machiavellis »Principe« als eine Wiederaufnahme durchaus gängiger Themen 

aus dem politischen Denken des Quattrocento zu lesen sei.68 

—————— 

 65  Vgl. Hoeges, Machiavelli, S. 181: »Das Bild des ›principe‹ hat kein Vorbild in der Wirklichkeit, 

weder im Gestern noch im Heute. Geschaffen mit Elementen der Vergangenheit und Gegen-

wart, ist er ein Artefakt des Humanisten, der mit dem Mittel der Rhetorik eine Kunstfigur bil-

det wie ein Zeichner, Maler, Bildhauer oder der Architekt mit seinen Mitteln. Machiavelli 

selbst hatte sich als Autor mit den Landschaftszeichnern verglichen und seine Sicht des ›prin-

cipe‹ unter das Gesetz der Perspektive gestellt.« 

 66  Machiavelli, Der Fürst, S. 43 

 67  Vgl. Kersting, Machiavelli, S. 91–93: »Machiavellis ›Principe‹ setzt sich in einen ausdrücklichen 

Gegensatz zur gesamten Tradition der Fürstenspiegelliteratur. Er verabschiedet den ethischen 

Normativismus aus der Betrachtung politischer Fragen und führt einen von allen Wert-

bindungen gelösten politischen Realismus und Pragmatismus in die politische Literatur ein. 

[…] Wie jeder Fürstenspiegel bietet der ›Principe‹ eine personenbezogene bzw. rollen-

bezogene Unterweisung. Jedoch hält Machiavelli dem Herrscher keinen Spiegel vor, aus dem 

ihm das edle Antlitz eines gerechten Herrschers und vollkommen guten Menschen entgegen-

lächelt. Sein ›Principe‹ ist ein Fürstenzerrspiegel, der im altvertrauten Genrerahmen das edle 

Herrscherantlitz zur machtpolitischen Fratze eines Tiermenschen verzieht.« 

 68  Vgl. Skinner, Foundations, S. 129: »It is often claimed that Machiavelli’s book is entirely sui 

generis, that it is ›not to be placed in any category‹, and even that it ›completely ignores the con-

cepts and categories in terms of which the other political theorists of his generation were ac-

customed to express themselves […]. It will by now be evident, however, that the format, the 


	9783593387697
	9783593387697
	9783593387697(1)
	Leere Seite

