




Inhalt 

Einleitung: Theater, Fest und Öffentlichkeit 
Repräsentation als Problem 11 

Festkultur zwischen Exzess und Ordnung 17 
Theater und Ritual 21 

Schritte der Untersuchung 28 

I. Theatromanie und die Krise des Festes im Theaterroman 
 

Darstellungskrisen 
Schauspiel: bürgerliche Passion und sonderbare Anstalt 35 
Theaterroman als anthropologische Versuchsanordnung 42 

Anton Reiser – Hungerkünstler, Prediger und Komödiant 53 
Die Sehnsucht des Bürgers nach dem glänzenden Fest 57 

Krisenerfahrung zwischen Rollenspiel und Performance 63 

Ritualisierung 
Wilhelm Meister und die Inszenierung künstlicher Rituale 69 

Initiationszauber: Puppenspiel, Schwelle und Teppich 76 
Die meta-theatralische Sendung der Lehrjahre 82 

Nationaltheater als Phantasma von Öffentlichkeit 88 

Gesellschaftstheater 
Das Nichts des Festes – Hypothek der höfischen Kultur 94 

Zeremonialwissenschaft und Repräsentationskritik 99 
Garve 1792 über den Bürger als Schauspieler 104 

Gesellschaftstheater und die Krise des Zeremoniells 108 
 Wilhelms katastrophische Theater-Feste 116 

Pädagogisches Nachspiel in den Wanderjahren 126 



6 D A S  A N D E R E  F E S T  

 
II. Öffentlichkeit, Revolution als Schauspiel und anderes Fest 

 
Theatrophobie 

Alpträume der Aufklärung: Rousseaus Lettre à d’Alembert 133 
Öffentlichkeit als Schauspiel – das Theater des Herrn Rousseau 140 

Publikum 
Die Frage nach dem Publikum: Zur Rezeption des Briefes in Deutschland 149 

Lessings Tragödientheorie zwischen Mitleid und Nationaltheater 159 
Fortsetzung der Frage, nach Rousseau:  

Was kann ein gutes Publikum eigentlich wirken? 170 
Gemeinschaft und Öffentlichkeit des Theaters bei Sulzer und Schiller 179 

Das Politische 
Enthusiasmus: Zur Wahrnehmung der Revolution als Schauspiel und Fest 188 

Aneignung des öffentlichen Raumes in den Aufzügen des Volkes 198 
Feiern der Nation – Militärgemeinschaft unter Aufsicht höchster Wesen 206 

Die Inszenierung der Feste und das Schauspiel der Propaganda 211 
Das andere Fest als Entwurf und Entzug des Politischen 221 

 
III. Moderne Vorstellungen des antiken Festes 

 
Rückprojektionen 

Winckelmanns Fest des nackten Körpers 233 
Archäologie und griechische Kulturgeschichte 239 

Rekonstruktionsversuche 243 
Feste als Einschnitt und Ordnung der Zeit 246 

Opferdarstellung: Verzicht, Genuss und Verpflichtung 252 
Mysterien, obskures Schauspiel und nächtliche Begeisterung 259 

 
 
 



 I N H A L T  7  

 
Theatervisionen 

Hölderlin: Das Schweigen der alten heiligen Theater 267 
Schelling, Schiller und Schlegel 1803 zur antiken Tragödie 271 

Ursprungsfiktionen, zwischen Mimesis und Opferkult 277 
Dionysien als Gegenwelt und Vorbild des bürgerlichen Theaters 285 

Satyrspiel, Menschenpferde und das Tierwerden des Chors 294 

Reisebilder 
Landschaft mit Schatten und imaginären Touristen 301 

Reisen auf der Suche nach dem eigentlichen Schauplatz 309 
Römische Spektakel und Geisterbeschwörung 316 

Ruine des Amphitheaters als Modell von Öffentlichkeit 321 
Feste des Volkes für sich selbst? Karneval und Saturnalien 327 

Circenses, Feste des Opferkönigs und der Toten 335 
Von der Republik zum Museum: ›antiker‹ Triumphzug in Paris 346 

 
IV. Entwürfe, Festspiele und Szenen für ein anderes Theater 

 
Kompromissbildungen 

Theaterbetrieb als kollektive Disziplinierung 357 
Spiegelungen: »… daß das Publikum sich selbst nicht mehr sehen mag« 365 

Maskenzüge zwischen Hofkultur und bürgerlicher Programmatik 374 
Goethes Festspiele – theatralische Versöhnung mit einer neuen Zeit 385 

Selbstdarstellung des Theaters im Zeichen der Geselligkeit 393  

Drama und Fest 
Festkrisen und Opferritual als Vorwurf dramatischer Texte 405 

Ansätze allegorischer Festkritik im barocken Trauerspiel 413 
Faust, Drogen und Gespenster: Phantasmagorien des wahren Festes 428 

Das Aussetzen des Opfers im anderen Fest – Iphigenie, Empedokles 443 
Tödliche Hochzeit und das Fest der modernen Tragödie: Penthesilea 456  

 
 



8 D A S  A N D E R E  F E S T  

 
Schauspielszenen 

Der unheimliche Gast: Fiktionen ritueller Praxis im Schicksalsdrama 472 
Ion und Phaethon – Katastrophische Feste nach Euripides 484 

Familienopfer: Alarcos, Fernando, Ghonorez/Schroffenstein, Ahnfrau 498 
Kriegstheater, Siegesfeiern und Schlachtfeste 511 

Fiesko und Ugolino: Despotismus und Fest im politischen Trauerspiel 524 
Fest, Gewalt und das Drama der Revolution –  

Tells Mord und Dantons Tod 533 
Komisches Fest: Repräsentationskritik und  

Spiel in Leonce und Lena 542 

 

Fazit und Ausblick  
Fest und theatrale Öffentlichkeit nach Wagner 551 

Dank 567 
Abbildungen 568 

Literatur 569 
 



Einleitung: Theater, Fest und 
Öffentlichkeit 

Repräsentation als Problem 

»Und jedermann erwartet sich ein Fest« – die universelle Formel, die der 
Theaterdirektor im Vorspiel zu Goethes Faust seinen Mitspielern, dem 
Dichter und der Lustigen Person wie auch dem Leser und womöglich dem 
anwesenden Theaterpublikum vorhält,1 markiert Grund und Abgrund des 
modernen bürgerlichen Theaters. Immer wieder knüpft sich an das Theater 
das Versprechen eines Festes, die Unterscheidung vom Alltag, ein Moment 
der Überschreitung und der Transformation. Die Erwartungen kreisen um 
die Idee einer im Ereignis erfüllten Gemeinschaft, welche das Theater 
hervorbringen soll. Voraussetzung dafür ist jedoch ein traditionelles räum-
liches Dispositiv, das Akteuren und Zuschauern zwar eine gemeinsame 
Präsenz, aber nur flüchtige und eher distanzierte Begegnungen ermöglicht. 
So bleibt der Anspruch des Theaters zweideutig, da es das Fest und die 
Gemeinschaft zugleich verspricht und vorenthält. Diese Ambivalenz ist 
eng verknüpft mit einem bürgerlichen Verständnis von Kultur, Bildung 
und Unterhaltung, das die Idee der Verausgabung stets auch als Bedrohung 
empfunden hat und dementsprechend einschränken wollte.  

Seit dem späten 18. Jahrhundert soll das Theater sich als Bildungsan-
stalt rechtfertigen, gleichzeitig aber als Unterhaltungsbetrieb funktionieren 
und so dem Ideal einer diskursiven und kritischen Öffentlichkeit entspre-
chen. Gegenwärtig scheint es fast schon absorbiert zu sein von einer Ge-
sellschaft des Spektakels, der permanenten Feste und Events, die alle ge-
prägt sind durch Elemente theatraler Inszenierung und Performance. Guy 
Debord erkannte darin das Moment einer Betäubung und illusionären 
Befriedigung, mit der die ökonomischen und politischen Verhältnisse der 

—————— 
 1 Goethe, FA, Bd. 7/1, 1994, S. 15. 



12 D A S  A N D E R E  F E S T  

Konsumgesellschaft verdeckt werden.2 Auch Theater vermarktet sich als 
Event im endlosen Festival einer Medienkultur, die zur Norm von Öffent-
lichkeit geworden ist und deren weitgehende Funktionalisierung für öko-
nomische und politische Zwecke manifestiert.3 Viele Theatermacher ent-
ziehen sich mittlerweise aber gerade der Behauptung des spektakulären 
Ereignisses, arbeiten eher an einer Unterbrechung des Erlebnisstromes, an 
der Störung gewohnter Wahrnehmungs- und Interpretationsweisen, mithin 
an einer Kritik des Festes. So gesehen ist der Abstand aktueller Theaterkultur 
zur Epoche um 1800, in der sie ihre Begründung als bürgerliche Institution 
erfahren hat, geringer, als es zunächst scheinen könnte. Erneut steht zur 
Diskussion, was einst etabliert wurde, der Ausgleich zwischen den beiden 
Seiten des Theaters – Ereignis, Fest und Überschreitung zu sein und doch 
gleichzeitig auch Reflexion, Diskurs und Kritik.  

Schon in Goethes Faust-Vorspiel zeichnet sich die Enttäuschung ab, die 
mit der Erwartung und dem Anspruch des Theaters als Fest einhergeht. 
Die Enttäuschung über das ausbleibende oder misslingende Fest ist jedoch 
als produktives Potential anzusehen, als Aufrechterhaltung eines notwen-
digen Mangels. Dass die bei jedem verschiedene Vorstellung des Festes im 
Theater durch keine Verwirklichung eingeholt und vereinheitlicht werden 
kann, macht das Ungenügen zu einer kollektiven Erfahrung von Zuschau-
ern, die gerade darum nach immer neuen Festformen verlangen. Das von 
Jürgen Habermas als Grundlage bürgerlicher Öffentlichkeit beschriebene 
Räsonnement des Publikums begnügt sich nicht mit dem szenischen Dis-
kurs über private Bedürfnisse und Vorstellungen von Humanität,4 sondern 
fordert immer wieder Momente der Überschreitung seiner eigenen insti-
tutionellen und ökonomischen Grenzen. Dem entsprechend berühren sich 
gegen Ende des 18. Jahrhunderts bereits Entwürfe eines anderen, die da-
mals etablierten Normen der Repräsentation durchkreuzenden Theaters 
mit der Vorstellung eines anderen Festes, das sich selbst in Frage stellt und 
sich dennoch, wenngleich ›uneigentlich‹, vollzieht. Solche Entwürfe in ihrem 
historischen Kontext lesbar zu machen und auch nach ihrer Relevanz für 
ein gegenwärtiges Denken von Fest und Theater zu fragen, ist das Anlie-
gen dieser Untersuchung. Sie wird die Auseinandersetzung mit dem Fest 
als wesentliches Element eines neuen Denkens von Theater und Öffent-
lichkeit um 1800 beschreiben. Dabei wird das Thema des anderen Festes 

—————— 
 2 Debord, Die Gesellschaft des Spektakels, 1996, S. 21. 
 3 Habermas, Strukturwandel der Öffentlichkeit, 1990, S. 267ff. 
 4 Ebd., S. 114ff. 



 E I N L E I T U N G :  T H E A T E R ,  F E S T  U N D  Ö F F E N T L I C H K E I T  13  

unter verschiedenen Aspekten reflektiert – in einer kulturgeschichtlichen 
Perspektive, als Bestandteil einer Rhetorik, Theorie und Poetik des Festes 
und als deren radikale Kritik. 

Die Behauptung der ›Andersheit‹ ist schon in der Abgrenzung des 
Festes vom Alltag angelegt. Ihre historische Bedeutung erhält sie aber vor 
allem als Kritik schon etablierter Traditionen, und das sind hier besonders 
die des höfischen und des religiösen Festes. Um 1800 wird zunehmend ein 
Mangel an Gemeinschaft artikuliert und die Sehnsucht nach einer authen-
tischen kollektiven Präsenz im Fest. Diese Aspekte des ›anderen Festes‹ 
überlagern einander. Die Selbstbegründung bürgerlicher Kultur aus einer 
Kritik des repräsentativen, höfischen Festes führte zu Gegenentwürfen, die 
dem Anspruch auf allgemeine Identitätsstiftung ihrerseits nicht genügen 
konnten. Je rascher auch die Feste der bürgerlichen Öffentlichkeit, der 
Kunst und des Nationalstaates, in Strukturen der Repräsentation erstarrten, 
desto mehr wurde die Flucht ins Private, Innerliche und Individuelle 
verteidigt. Der von Richard Sennett beschriebene Verfall des im Kontext 
der Aufklärung entwickelten öffentlichen Lebens ist auch an der Festkultur 
zu beobachten. Kehrseite des Rückzugs auf eine Geselligkeit im kleinen 
Kreis war aber die Idee nationaler Gemeinschaft, welche die Bürgerkultur 
im 19. Jahrhundert immer wieder propagiert hat.5  

Auch Ansätze zur Kritik der Repräsentation, die sich der politischen 
Instrumentalisierung entzogen und auf andere Formen von Gemeinschaft 
zielten, erweisen die Unmöglichkeit, das Moment von Ersatz und bloßer 
Stellvertretung ganz auszuschließen. Ebenso unzulänglich bleibt der Ver-
such, die ›guten‹, authentischen von den ›schlechten‹, heterogenen Formen 
des Spektakels kategorisch zu trennen. Daher hat Nancy die Geschichte 
der Repräsentationskritik von Rousseau bis Debord mit der notwendig 
spektakulären Voraussetzung menschlichen Daseins konfrontiert: »Es gibt 
keine Gesellschaft ohne Spektakel, weil die Gesellschaft aus sich selbst 
heraus Spektakel ist« und, im Hinblick auf die Behauptung eines individu-
ellen Seins durch Selbstdarstellung: »keine Präsentation, die nicht schon in 
der ›Repräsentation‹ ist, das heißt keine ›Präsenz‹, die nicht Präsenz der 
einen den anderen gegenüber ist«.6 

Der Begriff öffentlicher Repräsentation im Sinne der Darstellung eines 
Abwesenden zu dessen symbolischer Überhöhung überlagert sich mit dem 

—————— 
 5 Vgl. Sennett, Verfall und Ende des öffentlichen Lebens, 1986 sowie Düding u.a. (Hg.), Öffent-

liche Festkultur, 1988 und Hettling/Nolte (Hg.), Bürgerliche Feste, 1993. 
 6 Nancy, singulär plural sein, 2004, S. 107ff. 


	9783593387758
	9783593387758
	9783593387758(1)
	Leere Seite

