Jopulare
Religion

HUBERT KNOBLAUCH
AUF DEM WEG

IN EINE SPIRITUELLE
GESELLSCHAFT







Inhalt

VOIWOLIT.cviiiiiiiiiiiiiiiic e 9
I Einleitung: Die Transformation der Religion ..........cccccceviinnine 15
Die Sikularisierungsthese........cocoeeveeneernerinieiennenecreneenen, 16
Die Differenzierung der Religion ..........cccceciiiiiiiiiiinnnne. 18
Die Privatisierung der Religion .........ccccceviiiinniiiiiine, 23
Nach der Sikularisierung? ..........cccocoiiiiiininiiiiics 27
»Entsikularisierung« oder »Resakralisierung?...........ccccoccvvininininne. 31
Die Transformation der Religion ..........ccccociiiiiiiiiininnn. 38
IT Religion, Transzendenz und Sozialitit — eine theoretische Klirung 43
Schwierigkeiten mit der »Religion«........ccccuciiininiiiiiiiiinnnne. 43
Die Religionen der Achsenzeit......c.coeeveruecenieinieinncnncniniccenen. 46
Transzendenz statt Religion ...........ccociiiiiiiiiiiiniiis 53
Der anthropologische und der phinomenologische
Begriff der Transzendenz..........ccccoceiiiviiiiiiiiiiniiicce, 56
Der soziale Ursprung der Transzendenz ..........ccoeeucuciiiinininnnne 65
Religion und ihre Rekomposition ...........ccccocciiiiniiiiiciininininnnee. 69
III Fundamentalismus, New Age und alternative Spiritualitit............. 81
Fundamentalismus...........cccccoiiiiiniiiiiiiniccee 82

Erfahrungsorientierte christliche Bewegungen: Evangelikale,

Neupfingstler und Charismatiker...........ccccoviiiiiiiinnniiiiinnns 87
Grof8e und Erklirung dieser Bewegungen...........ccoocciiiininncnnnen. 93
Islam und Individualitdt........cocooviiiiiiniiie, 96

Das New Age, Esoterik und Okkultismus .....cccoveerveveniniecnenccnnee 100



6 POPULARE RELIGION

Das New Age — Merkmale und soziale Rekrutierung..................... 108
Alternative Spiritualitdt........cooiuiiiiiiiiniiiiiiiiccce 114
IV Erfahrung, Spiritualitit und ihre Popularisierung.............cccccc.c..... 121
»Spiritualitit« und »Religiositdte......cucueieiviiiiiiiiiiiiiicciie 121
Soziologische Aspekte der Spiritualitit ..coveevvevireeveccreiniecrcnicecen 124
Eine kleine Phinomenologie der Transzendenzerfahrung.............. 130
Exkurs: Die Marienerscheinungen in Marpingen ............ccceueue.ee. 131
Transzendenzerfahrung und kulturelle Prigung ... 148
Die Popularitit des Spirituellen: Die Verbreitung
der Transzendenzerfahrung............cccccooviiiiiini, 152
Die Entgrenzung des Religiosen I: Religioses und Spirituelles........ 159
Die Entgrenzung der Religiositit II: Paranormale Erfahrungen ..... 162
Die populire Spiritualitit.........cccoviuiiiiiiiiniiiiiiiicccce, 166
Heilung und Krankheit.........ccoociiiiiniiiiii, 166
Ayurveda, Feng Shui und Yoga......cccoveoeneinnennccnicinnccnen 168
Engel und Reinkarnation............cccccocoiiiiiiiiiiiniiicin, 172
Taizé und Hape Kerkeling.........ccccocoviiiiiniiiiiiiiine, 175
Der Code der Spiritualitit und die spirituelle Atmosphire............. 181
V Die populire Religion..........cccccoeiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiicccce 193
Private und 6ffentliche Religion ..........ccccooiiiiiiiiiiin. 201
Entgrenzung von Privatheit und Offentlichkeit..........c.ccoeuiunenee. 207
Die populire Religion und die Medien ..........cccccoviiiiiiiiininnnnen. 210
Medienwandel und Religion .........cccccciiiiiiiniiiiiiiiine, 210
Online Religion ...c.coveuivieuirinierinieinieinieercsccneeneeeesieeees 215
Sind die Medien selbst religiGs?.......c.covevererieinveinenencnerinienenens 219
Medien, Marienerscheinungen und die populire Religion ....... 222
Der Marke der Religion..........ccccooviiiiiiiiniiiiiiiiie 227
Der freie Market der Religion?..........cccccovviiiiiiiiiniiiiiie, 229
Zivilreligion, institutionelle Regulierungen und die Auflssung
des religiosen Feldes ....c.coeivrevnieinininncnicinecneeneceeeeene 232
Populire Kultur und populire Religion..........cccccoeviiiiiiinnnnne. 236

Populare Religion, populire Religion, Wiinschelruten
und Halloween ....c.coeiveivinecnennieinnccnceneeenccnieeees 239



INHALT 7

Exkurs zum Wiinschelrutengehen: Vom Aberglauben

zur populdren Spiritualitit. ... ..o, 241
Grenziiberschreitungen zwischen Pop und Papst.........ccccccceuenenee. 248
Der populire Tod .......ccooiiiiiiiiiiiiiiiiccccee 255

VI Die Transformation der Religion und die Transformation
der Gesellschaft......cooveirieininierneinccccccec e 265
Popularisierung und die doppelte Subjektivierung......................... 265
Die Transformation der Gesellschaft...........cccccccooviiiiinninn. 273
LITEIatUur cooviuiiiiiiiiiiiiciiic s 285
PerSONENIEGISTEL «...evenveuriirrireeeiietenteteeere sttt steseene st sreneneeneenes 303

SACKIEZISTEL .ttt 307






Vorwort

Dieses Buch behandelt ein sehr aktuelles Phinomen, doch hat es auch eine
Vorgeschichte. Als ich vor mehr als 20 Jahren mein erstes eigenes Soziologie-
Seminar zur Religion abhielt, nannte ich es: »New Age, Esoterik und Okkul-
tismus«. Ich hatte meinen Lehrer Thomas Luckmann iiberredet, dieses
Thema zu behandeln, weil ich unter diesem Titel einige auffillige Entwick-
lungen vermutete. Selbst in einer religiosen Umgebung grof§ geworden, war
ich in meiner Jugendzeit — mit einem GrofSteil meiner Kohorte — von der
kirchlichen Religion abgefallen. Zwar hatte ich noch den Religionsunterricht
besucht und in konfessionellen Jugendgruppierungen mitgearbeitet, doch
war mir die kirchliche Religion immer antiquierter erschienen, und zwar
gerade auch dann, wenn sie sich vermeintlich zeitgendssischer Formen wie
der »Beat-Messe« oder der »Jugendmesse« bediente. So wenig ich mit dieser
Art der Erneuerung anfangen konnte, so sehr schien mir dagegen die Diag-
nose von Thomas Luckmann zuzutreffen: Dass die alte Form der Religion
(und darin inbegriffen auch das damals taufrische Aggiornamento des Katho-
lizismus) nicht mehr so recht in die Zeit passte, ohne dass damit die Religion
selbst verloren zu gehen schien. Diese Diagnose fand auch bald einen sicht-
baren Ausdruck in einer Reihe von Phinomenen: »Jugendreligionen«, »New
Ageq, »Esoterik« und (auch »Jugend«-)»Okkultismus«.

Freilich muteten diese Bewegungen damals noch als modische Erschei-
nungen an, und ich konzentrierte mich deswegen in meiner Dissertation
auf eine etwas bodenstindigere Form der unsichtbaren Religion: Die »un-
sichtbare Strahlenwelt« der Wiinschelrutenginger und Pendler, die sich als
viel moderner herausstellte, als ihr folkloristisches Klischee vermuten lief3:
als eine moderne Form, genauer: eine modernisierte Form der Magie. Ob-
wohl die Arbeit iiber weite Strecken ethnographisch war, begeisterte mich
selbst die historische Dimension: Das Wiinschelrutengehen war nimlich
nicht erst mit dem »New Age« wieder modern geworden. Es war auch
nicht, wie man mit Weber hitte vermuten kénnen, mit der Moderne »ent-
zaubert« worden. Vielmehr zeigte sich sehr deutlich, wie es sich an die



10 POPULARE RELIGION

Moderne angepasst hatte: Es hatte schon im frithen 20. Jahrhundert die
Organisationsform des biirgerlichen Vereins und Betriebes angenommen,
verlagerte seinen Gegenstand auf das urbane und kommerziell besser ver-
wertbare Heilwesen (»Krebs«), vollzog allmihlich auch eine Theoretisierung
und Verwissenschaftlichung, und geriet dabei in die Nachbarschaft des New
Age. Obwohl ich damals schon ahnte, wie ungewohnlich und umwilzend
die These war, dass die Moderne keineswegs durch die Entzauberung zu
kennzeichnen war, erwies sich mein Gegenstand doch offenbar als zu mar-
ginal, um sie schon iiberzeugend belegen zu kénnen. Jedenfalls wurde die
These nur zogernd aufgenommen. Deswegen erschien es mir ratsamer,
meinen Blick auf andere Phinomene zu richten, die damals in der akade-
mischen Welt mehr Aufmerksamkeit auf sich zogen als religiose Themen.

Das New Age wire zwar gewiss ein reizvoller Gegenstand gewesen, doch
war die Religion vor 20 Jahren in der Soziologie nur ein Randthema. Auch
in der bundesdeutschen Offentlichkeit ging man noch so selbstverstindlich
vom Absterben der Religion aus, dass der Beschiftigung mit ihr beinahe
etwas Morbides anhaftete, und wer sich dazu noch mit marginalen Formen
der Religion beschiiftigte, lief schnell Gefahr, selbst marginalisiert zu werden.
Diese Marginalisierung wurde von jenen noch befordert, die mit aufwindi-
gem Zahlenwerk beweisen zu konnen glaubten, dass New Age, Esoterik und
all die anderen religiosen Erscheinungen im Lichte des zahlenmiflig zu erfas-
senden groflen Ganzen vernachlissigbar seien — eine Behauptung, die von
den groflen Kirchen gerne aufgenommen wurde, auch wenn dieselben Zah-
lenkiinstler die Erodierung der Kirchen gleich mit prophezeiten.

Vor dem Hintergrund solcher Prognosen stellt die gegenwirtige Rede
von der Riickkehr der Religion einen deutlichen Umbruch dar. Nicht erst
seit dem von islamischen Fundamentalisten veranstalteten Inferno vom 11.
September 2001, dem Aufschwung der Evangelikalen in Amerika, der
Diskussion um die christliche Leitkultur bei uns und der Wahl von Papst
Benedikt XVI. schien die Religion fiir viele wieder aufzuerstechen. Was von
vielen als caput mortum schon abgeschrieben worden war, erwies sich als
neue Macht im 21. Jahrhundert. Allerorten war von der Renaissance der
Religion, der Wiederverzauberung, ja vom Ende der Sikularisierung und
der »postsikularen Gesellschaft« die Rede.

Wihrend die einen, die am allmihlichen Verschwinden der Religion nicht
zweifelten, von dieser Entwicklung iiberrascht wurden, verwunderten sich an-
dere iiber die plétzlich wieder so aktuelle Bedeutung der Religion, weil sie die
Religion lange ignoriert hatten. Dies gilt nicht nur fiir die Sozialwissenschaf-
ten, sondern auch fiir die Offentlichkeit, die Medien und den Journalismus.



VORWORT 11

Waren zuvor noch kritisch-atheistische Positionen deutlich in der Mehrheit,
so stellte sich selbst in der liberalen Presse nicht nur Verwunderung iiber die
Religion, sondern teilweise auch eine unverhohlene Bewunderung ein.

Auch wenn meine eigene Beschiftigung mit der Gegenwartsreligion
schon frith in meinem akademischen Leben begann, habe ich mich in mei-
nen religionsbezogenen Biichern doch zum einen mit sehr zeitlosen akademi-
schen Themen beschiftigt, wie etwa einem Uberblick iiber die Religionsso-
ziologie und einer Einfilhrung in die qualitative Religionsforschung. Zum
anderen habe ich Biicher zu Spezialphinomenen publiziert, wie das Wiin-
schelrutengehen oder die Todesniheerfahrung. Meine Beitriige zur Gegen-
wartsreligion — etwa zum New Age, zur Modernisierung der Religion oder
zur charismatischen und pfingstlerischen Bewegung — habe ich meistens in
Form von Vortrigen und Aufsitzen verdffenticht. Eine groflere Form hielt
ich nicht vonnéten, weil ich annahm, dass der theoretische Rahmen der
Luckmannschen Religionssoziologie die verschiedenen religiosen Entwick-
lungen durchaus erkliren konnte. So erschien mir etwa die vermeintlich
unterbrochene oder gar abgebrochene Sikularisierung wirklich als nicht sehr
iiberraschend, hatte Luckmann doch schon 1969 die Sikularisierung selbst
als einen »modernen Mythos« entlarvt. Und auch die vielen »Entdeckungenc
einer zunechmenden Individualisierung der Religion vermochten wahrlich
nicht zu verbliiffen, hatte Luckmann sogar die vermeintlich »postmoderne«
religiose »Bricolage« schon in den 1960er-Jahren beschrieben und analysiert.
Auch wenn ich diesen Rahmen nach wie vor fiir tragfihig halte, zeichnet sich
doch immer deutlicher ab, dass vor allem die Rede von der »Unsichtbarkeit«
der Religion fiir die gegenwirtigen Verhiltnisse nicht mehr ausreicht. Die
Religion verschwand nicht in der Versenkung privater Riume, sondern
nahm eine Sichtbarkeit an, deren Uniibersehbarkeit erklirt werden muss.
Dieser wachsenden Sichtbarkeit méchte ich mit dem Begriff der Popularitit
Rechnung tragen. Die darin gefasste »populire« Religion betrachte ich als
den sichtbarsten kulturellen Ausdruck besonderer religidser Inhalte: der neu-
en Spiritualitit. Beide Begriffe, Popularitit und Spiritualitit, kniipfen er-
kennbar an der Religionssoziologie Luckmanns an, bauen sie aber aus und
fithren sie in eine Richtung weiter, die einige der bedeutendsten religiésen
Phinomene in unserer Gesellschaft genommen haben.

Ich méchte also keine Alternative zur unsichtbaren Religion bieten,
sondern die Theorie dort fortsetzen, wo diese erst Ansitze erkennen konn-
te. Und auch wenn das Buch ein Essay bleiben muss, weise ich doch auf
die nunmehr sehr zahlreichen empirischen Evidenzen hin, die fiir eine neue
Form der Religion sprechen. Es geht mir hier keineswegs um die Darstel-



	9783593388830
	9783593388830
	9783593388830(1)
	Leere Seite
	Leere Seite



