




Inhalt 

Zeitgewinn und Selbstverlust  
Vera King und Benigna Gerisch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7 

Zeitkulturen 

Jedes Ding hat keine Zeit?  
Flexible Menschen in rasenden Verhältnissen  
Hartmut Rosa . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 21 

Umkämpfte Zeit – 
Folgen der Beschleunigung in Generationenbeziehungen  
Vera King . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 40 

Full Speed – Slow Down: Ambivalenzen der Moderne 
Hartmut Böhme . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63 

Entgrenzte Arbeit – Entgrenzte Subjekte 

Dringlichkeit und Selbstverlust in der Hypermoderne 
Nicole Aubert. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 87 

»… Und ich war der Fehler« –  
Über den Zusammenhang von Simultaneität, Entgrenzung  
und Sucht  
Christine Morgenroth . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 101 



6 I N H A L T  
 

Psyche, Soma, Endlichkeit 

Körper-Zeiten: Zur Hochkonjunktur des Körpers als Folge  
der Beschleunigung 
Benigna Gerisch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 123 

Fiktionen der Unsterblichkeit – 
Soziologische und psychoanalytische Perspektiven 
Christa Rohde-Dachser . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 144 

Bildung und Identitätsbildung in knapper Zeit 

Bildung und Zeit: Über Zeitdispositive und Lebenszeitregime  
Andreas Dörpinghaus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 167 

Zur Zeitstruktur biographischer Bildungsprozesse 
Hans-Christoph Koller . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 183 

Das Problem der Identität in der Spätmoderne – 
Psychoanalytische Perspektiven 
Werner Bohleber . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 202 

Beschleunigtes Aufwachsen 

Kindheit zwischen Zukunftserwartungen und Leben  
in der Gegenwart  
Helga Zeiher . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 223 

Widersprüchliche Zeiten: Beschleunigung und Verlangsamung in 
Biographien junger Frauen und Männer 
Carmen Leccardi . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 242 

Autorinnen und Autoren. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 261 



Jedes Ding hat keine Zeit? Flexible 
Menschen in rasenden Verhältnissen 
Hartmut Rosa 

1. Drei Ebenen der Zeit 

»Jedes Ding hat seine Zeit«: So steht es schon in der Bibel, in Prediger 3. 
Genauer heißt es da:  

»Jegliches Ding hat seine Zeit und alles Vornehmen unter dem Himmel seine 
Stunde. Das Geborenwerden hat seine Zeit und ebenso das Sterben; das Pflanzen 
hat seine Zeit und ebenso das Ausraufen des Gepflanzten; das Zerstören hat seine 
Zeit und ebenso das Heilen; das Einreißen hat seine Zeit und ebenso das Auf-
bauen; das Weinen hat seine Zeit und ebenso das Lachen; das Trauern hat seine 
Zeit und ebenso das Tanzen; das Hinwerfen von Steinen hat seine Zeit und ebenso 
das Sammeln von Steinen; das Liebkosen hat seine Zeit und ebenso das Meiden 
der Liebkosung; das Suchen hat seine Zeit und ebenso das Verlieren; das Aufbe-
wahren hat seine Zeit und ebenso das Wegwerfen; das Zerreißen hat seine Zeit 
und ebenso das Zusammennähen; das Schweigen hat seine Zeit und ebenso das 
Reden; das Lieben hat seine Zeit und ebenso das Hassen; der Krieg hat seine Zeit 
und ebenso der Friede.« 

Unabhängig von allen religiösen oder gar theologischen Fragen, um die es 
hier nicht gehen soll, lassen sich in diesem Textauszug beziehungsweise an 
den genannten Tätigkeiten und Verrichtungen drei Zeitebenen identifizie-
ren, die zusammengenommen »unsere Zeit«, die Zeit des Menschen, be-
stimmen: Zunächst finden wir alltagszeitliche Tätigkeiten: Pflanzen und ern-
ten, suchen und finden, zerreißen und zusammennähen etc. Aus solchen 
und vielen anderen Handlungsepisoden setzt sich der Alltag handelnder 
Akteure zusammen, und wenn diese über »ihre Zeit« (oder ihre knappe 
Zeit) reflektieren, so beziehen sie sich etwa auf Arbeits- und Öffnungszei-
ten, auf Fristen und Deadlines, auf Termine und Fahrpläne, die es einzu-
halten bzw. zu synchronisieren gilt. Daneben befinden sich jedoch Vor-
gänge, die nicht alltägliche Routinen beschreiben, sondern eine lebenszeitliche 
Perspektive erfordern: »Unsere Zeit« (als handelnde Akteure) ist auch die 
Zeit zwischen Geborenwerden und Sterben, und wer auf »seine Zeit« re-



22 H A R T M U T  R O S A  
 

flektiert, kann damit auch aus der Alltagszeitperspektive heraustreten und 
sich auf sein Leben als Ganzes beziehen, in dem es etwa eine Zeit des 
Wachsens und eine des Schwindens der Kräfte gibt, sowie eine Zeit der 
Liebe und des Gebärens, aber vielleicht auch eine Phase der Einsamkeit 
etc. Die Lebenszeit in diesem Sinne ist nicht durch repetitive Routinen, 
sondern durch das einmalige Durchlaufen einer »Lebenslinie« oder, je nach 
historisch-kulturellem Zeitregime, des Lebenskreises gekennzeichnet. In 
diesem Sinne reden Subjekte etwa von ihrer Kindheit, ihrer Jugendzeit, 
ihrer Militär- oder Studienzeit als Lebensabschnitten. In Krisenzeiten, 
wenn die Routinen des Alltags in Frage stehen, erinnern sie sich dieser 
Abschnitte und hinterfragen ihre Bedeutung. Abgesehen davon denken 
Subjekte insbesondere in biographischen Übergangsphasen, also zum Bei-
spiel nach der Schule oder am Ende der Berufstätigkeit, über ihre Lebens-
zeit nach, weil hier die Routinen der Alltagszeit vorübergehend aussetzen, 
und die Frage entsteht, wie die verbleibende Lebenszeit zu gestalten sei. 

Wenn in dem Text indessen auch von Zeiten des Krieges und des Frie-
dens die Rede ist, so sind damit weder lebens- noch alltagszeitliche, son-
dern epochenspezifische Vorgänge gemeint: »Unsere Zeit« ist in diesem 
Sinne auch unsere historische Zeit, die durch je epochenspezifische Merk-
male (etwa als kriegerische oder friedliebende) gekennzeichnet ist. In die-
sem Sinne reden Subjekte etwa davon, dass in »unserer (heutigen) Zeit« im 
frühen 21. Jahrhundert mag das etwa heißen: der Zeit der Klimaängste, der 
Terrorgefahr oder der Globalisierung, des digitalen Fernsehens und der Handy-
kommunikation diese oder jene Auffassung oder Verhaltensweise nicht mehr 
angemessen oder praktikabel sei, während andere unerlässlich erscheinen, 
die es zuvor (etwa »zu Goethes Zeit«) nicht waren.  

Subjekte sind in ihrer (biographischen) Lebensführung nun stets dazu 
gezwungen, diese drei unterschiedlichen Zeitperspektiven und -horizonte 
in ihren Zeitpraktiken miteinander zu vereinbaren und zu harmonisieren 
(vgl. Alheit 1988; Giddens 1987: 144ff.). Sie müssen in der Lage sein, ihr 
Alltagshandeln im Lichte ihrer lebenszeitlichen Perspektive zu verorten 
und zu deuten und positiv auf ihre historische Zeit zu beziehen. Wo dies 
gelingt, so könnte man etwas pathetisch formulieren, gelingt Leben; wo es 
den Subjekten misslingt – weil ihre täglichen Routinen sich nicht in Bezug 
zu dem setzen lassen, was sie »in ihrem Leben« und »aus ihrem Leben« 
machen wollten, oder weil sie (oder jene Lebenspläne) nicht den Anforde-
rungen und Geboten »ihrer (gesellschaftlichen) Zeit« entsprechen – droht 
ihnen eine Zeitkrise im Sinne einer biographischen (Orientierungs-)Krise: 



 J E D E S  D I N G  H A T  K E I N E  Z E I T ?  23  
 

Sie fühlen sich, wie Peter Alheit (ebd.) zu zeigen versucht, ihrem Alltag, 
ihrem Leben und/oder ihrem Zeitalter entfremdet. 

Genereller formuliert bedeutet dies, dass die Allokation von Zeitres-
sourcen stets von Erwägungen bezüglich aller drei Ebenen abhängt: Wie 
viel Zeit jemand mit Berufsarbeit, Familie, Freizeitaktivitäten und Körper-
pflege verbringt, hängt von seinen Alltagsroutinen, von seiner Lebensper-
spektive und von seiner Einschätzung des »Zeitgemäßen« bzw. der Erfor-
dernisse der Zeit und der Zukunft ab. Anhaltende Divergenzen in den 
Perspektiven zwingen dabei zu Anpassungsstrategien: Entweder wird die 
Alltagspraxis geändert oder das langfristige Lebensziel neu definiert. Die 
Möglichkeit einer strategischen Veränderung der Zeitmuster und -perspek-
tiven der je eigenen Epoche tritt dabei nur in Ausnahmesituationen ins 
Bewusstsein von Akteuren. Alle drei Ebenen haben dabei, zum Ersten, 
ihre eigenen zeitlichen Muster (Rhythmen, Sequenzen, Geschwindigkeiten, 
Synchronisationserfordernisse) und Perspektiven, das heißt ihnen eigene 
Vorstellungen oder Horizonte von Vergangenem, Gegenwärtigem und 
Zukünftigen und von deren Relevanz für das jeweilige Handeln. Und sie 
sind, zum Zweiten, in hohem Maße sozialstrukturell bestimmt. Rhythmus, 
Geschwindigkeit, Dauer und Sequenz unserer Aktivitäten und Praktiken 
werden so gut wie nie von uns als individuellen Akteuren bestimmt, son-
dern sind fast immer in den kollektiven Zeitmustern und Synchronisations-
erfordernissen der Gesellschaft vorgezeichnet, etwa in Öffnungszeiten, 
Fahr- und Stundenplänen, institutionellen Rhythmen, zeitregulierenden 
Verträgen oder Fristen (vgl. Garhammer 1999: 28ff.). 

Die Verknüpfung der drei Zeitebenen in der Perspektive der Akteure 
folgt dabei stets narrativen Mustern. Es sind kulturelle und individuelle 
Narrationen, in denen Alltagszeit, biographische Zeit und historische Zeit 
zueinander in Beziehung gesetzt und wechselseitig kritisiert und gerecht-
fertigt werden. In solchen narrativen Entwürfen wird zugleich die Ge-
wichtung und Bedeutung von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft und 
damit auch die Relevanz und Gewichtung von Tradition und Wandel be-
stimmt. Jede Gegenwart erscheint darin als aus einer Vergangenheit be-
gründet und auf eine Zukunft bezogen. Durch das narrative In-Beziehung-
Setzen von Alltag, Lebens- und Weltgeschichte werden die kulturellen und 
institutionellen Formen des Wandels und der Beharrung legitimiert und 
gegebenenfalls kritisiert, wobei sich die Balance zwischen dynamischen und 
stabilisierenden Kräften, zwischen Bewegung und Beharrung historisch natür-
lich wandelt. 



 J E D E S  D I N G  H A T  K E I N E  Z E I T ?  35  
 

reitern« des Alltags und des Lebens entwickelt haben. Wenn sich eine Ge-
legenheit bietet, wenn sich eine überraschende Chance oder Änderung 
ergibt, sind sie bereit, ihre bestehenden (Alltags- oder Lebens-)Pläne über 
den Haufen zu werfen und »zu springen«.4  

Und die Geschichtserfahrung? Kehren wir zurück zu dem oben ge-
wählten Beispiel. Die dominante Perspektive auf Folter und Piraterie 
einerseits, Demokratie und Sozialstaat andererseits hat sich gravierend ge-
wandelt. Inzwischen wird auch in den entwickeltsten westlichen Staaten 
darüber diskutiert, ob und wann Folter zulässig sein könnte, und die Pira-
terie feiert (zumindest medial) ein derart furioses Comeback, dass beide – 
Folter und Piraterie – nicht länger als Phänomene der Vergangenheit be-
trachtet werden können. Sie scheinen entweder »zeitlos präsent« oder aber 
sogar wegweisend für eine neue (wenig verlockende) Zukunft. Umgekehrt 
gilt vielen der Sozialstaat alter Prägung als überholt und reformbedürftig, 
während durch die Erfolge der als schnell, handlungsfähig und effizient 
erscheinenden (semi-)autoritären Regime in Russland und Südostasien und 
durch die politischen Krisen demokratischer Staaten die Überlegenheit und 
Zukunftsfähigkeit der Demokratie von Neuem und so massiv in Frage 
gestellt wird, dass Bücher über die »Postdemokratie« zu Verkaufsschlagern 
werden. Das soll keineswegs heißen, dass nun in einer einfachen Verkeh-
rung Sozialstaat und Demokratie für die Vergangenheit, Piraterie und Folter 
aber für die Zukunft stünden. Was hier vielmehr zum Ausdruck kommt, ist 
die Verwirrung und Unsicherheit über erwartbare Sequenzmuster. Alle vier 
Phänomene treten ohne zeitliche Struktur nebeneinander auf; wann und 
wo sie sich festigen oder verflüchtigen, lässt sich nicht mehr vorhersagen. 
Auch was die Sequenzierung anbelangt, lautet mithin also die Diagnose: 
Jedes Ding hat keine Zeit, weil einerseits vieles gleichzeitig präsent ist und 
andererseits Verlaufsmuster eher zufällig entstehen (Crouch 2008). 

5. Präsenzzeit 

Die dritte Bedeutung der Vorstellung, dass alle Dinge »ihre Zeit« haben, 
bezieht sich auf ihre jeweilige (individuelle oder kollektive) historische 
Aktualität, auf ihre »Gebrauchszeit« oder »Geltungsdauer«. So reden wir 
—————— 
 4 Für entsprechende Belege und eine ausführliche Diskussion vgl. Rosa (2005: 362ff.). 



36 H A R T M U T  R O S A  
 

manchmal davon, dass ein bestimmter Sport- oder Musikstar »seine Zeit« 
schon gehabt habe, das gilt aber auch für einen Modestil oder ein Auto-
modell. 

Bezogen auf den Alltag lässt sich dies leicht an Gebrauchsgegenständen 
illustrieren. Während die Schreibmaschine, der Rechenschieber oder das 
Telefon mit Wählscheibe »ihre Zeit« gewissermaßen kollektiv im 20. Jahr-
hundert hatten – sie ist inzwischen abgelaufen –, lässt sich das von je kon-
kreten Gegenständen für den je spezifischen Alltag von Individuen sagen. 
Die Zeit meines roten Rollkragenpullis, meines Opel Kadett oder meiner 
blauen Kaffeetasse lässt sich jeweils recht genau definieren, sie ist inzwi-
schen in allen drei Fällen abgelaufen. In lebenszeitlicher Perspektive lässt 
sich etwa meine Gelsenkirchener Zeit, meine Zeit mit Elsa, oder meine Zeit bei den 
Methodisten exakt bestimmen. Auch diese »Dinge« hatten ihre feste Zeit in 
meinem Leben. Schließlich sind historische Epochen oft durch die Präsenz 
bestimmter Institutionen, Personen oder auch Stile geprägt. Der Wohl-
fahrtsstaat, das Wirtschaftswunder, die 68er, der Stummfilm: Sie alle hatten 
»ihre Zeit« und »färbten« dabei den Charakter ihrer jeweiligen Epoche. 
Lässt sich auch in diesem Sinne eine Erosion der »Eigenzeit« beobachten? 
Ich meine Ja. 

Moderne Gesellschaften stehen, wie schon bemerkt, unter andauern-
dem Innovationsdruck; sie sind durch eine progressive Steigerung der sozia-
len und technischen Innovationsraten gekennzeichnet (vgl. Lübbe 1998). In 
der Spätmoderne, so meine ich, sind diese Innovationsraten in allen drei 
Zeithorizonten (Alltag, Leben, Epoche) so hoch geworden, dass die Dinge 
ihre Geltung verlieren, aus der Mode kommen oder verändert werden, 
bevor sie in Alltag, Leben oder Epoche »historisch« bzw. lebenspraktisch 
anverwandelt werden konnten. Ihnen bleibt daher keine Zeit mehr, Alltag, 
Leben oder Epoche zu prägen. Wo ließe sich solches beobachten? Man 
muss nicht erst die extrem kurze »Präsenzzeit« der neuen Medienstars 
bemühen, wie sie etwa bei »Deutschland sucht den Superstar« generiert 
werden. Was Karl Marx als Tendenz für die Produktionsmittel – insbeson-
dere für die Maschinen – beobachtete, gilt heute für die Mehrzahl der her-
gestellten Produkte: Ihre Zeit ist abgelaufen, bevor sie physisch zerschlis-
sen sind. Kaum jemand trägt heute seine Kleider noch, bis sie wirklich und 
irreparabel zerrissen sind, sie kommen vorher aus der Mode. Das gilt a 
fortiori für Computer, Handys, Fotokameras, Radiorecorder etc. Werden 
Konsumprodukte alltagsuntauglich, bevor sie jemals »richtig« zum Einsatz 
kamen, das heißt, werfen wir Kleider, Schuhe, Lebensmittel oder techni-



 J E D E S  D I N G  H A T  K E I N E  Z E I T ?  37  
 

sche Geräte weg, ohne sie wirklich benutzt zu haben, lässt sich mit Fug 
und Recht sagen, dass ihre Zeit abgelaufen sei, bevor sie anfing: Sie hatten 
»ihre Zeit« nicht. Das mag in lebenszeitlicher Perspektive auch für Arbeits-
stellen, Wohnorte oder Lebenspartnerschaften gelten, die aufgegeben wur-
den, bevor sie identitätsstiftend oder -prägend werden und damit lebenszeit-
liche Bedeutung gewinnen konnten. Und es gilt für soziale und politische 
Organisationen und Institutionen. In manchen gesellschaftlichen Feldern 
(etwa im Bereich der Jugendpflege, im Hochschulwesen oder auch im 
Bereich der permanenten Reorganisation von Konzernen) ändern sich 
Institutionen und Regelungen so schnell, dass sich keine Routinen mehr 
ausbilden können. Eindrucksvoll lässt sich dies derzeit bei dem Versuch 
beobachten, einerseits neue Studiengänge und andererseits neue Formen 
der elektronischen Hochschulverwaltung gleichzeitig einzuführen: Organi-
sationsmuster und Praxisformen veralten und werden abgeschafft, ehe sie 
routinisiert werden können, »ihre Zeit« fällt vielfach einem »organisatori-
schen Kammerflimmern« zum Opfer.5  

Ist indessen die Zeit von Stars, Produkten, Maschinen und Praxisfor-
men zu kurz, um einen epochenprägenden Charakter dergestalt zu gewin-
nen, dass man sich bei ihrem Anblick auch kontextuell in eine bestimmte 
Zeit zurückversetzt fühlt, so taugen sie nicht einmal fürs Museum: Die 
Schellackplatte ist dort gut aufgehoben, die Floppy-Disk dagegen lässt sich 
kaum mehr musealisieren. 

—————— 
 5 Ein besonders schönes Beispiel: In einer niedersächsischen Stadt wurde vor einigen 

Jahren eine neue Form des Dualen Abfallbeseitigungssystems eingeführt. Die Bürger 
wurden gebeten, ihren Müll dreifach zu sortieren. Eine Privatschule ließ sich daraufhin 
von einer Firma neue Mülleimer mit roten, grünen und blauen Dächern bauen und ent-
warf ein ausgeklügeltes System, eine Art Müll-Lehrplan, um den Schülern die Bedeutung 
und die richtige Praxis zu vermitteln. Just als Mülleimer geliefert und Lehrplan insti-
tutionalisiert waren, änderte die Stadt ihr Müllkonzept schon wieder. Die Schule sollte 
nun allen Müll in einen Zentralbehälter werfen. Die Zeit der Mülleimer und des Lehr-
plans war mithin schon bei der Einführung abgelaufen: Organisatorisches Kammer-
flimmern. 


	9783593390291
	9783593390291
	9783593390291(1)
	Leere Seite



