




Jüdisches Denken



Karl Erich Grözinger ist Professor emeritus für Religionswissenschaft und Jüdische 
Studien an der Universität Potsdam und war Senior Professor am Zentrum Jüdische 
Studien Berlin-Brandenburg. Die drei schon vorliegenden Bände »Jüdisches Den-
ken« gelten als Standardwerke.   



Karl Erich Grözinger

Jüdisches Denken
Theologie – Philosophie – Mystik

Band 4: Zionismus und Schoah

Campus Verlag
Frankfurt  /  New York



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie. 
Detaillierte bibliografische Daten sind im Internet unter http://dnb.d-nb.de abrufbar. 

ISBN 978-3-593-39141-0 (Print)
ISBN 978-3-593-43230-4 (PDF-E-Book)

Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung ist ohne  
Zustimmung des Verlags unzulässig. Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen, Übersetzungen,  
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.
Copyright © 2015 Campus Verlag GmbH, Frankfurt am Main.
Umschlaggestaltung: Guido Klütsch, Köln
Umschlagmotiv: Grußkarte zum Neujahrsfest (Shana Tova), Auf der Schwelle zum Land, undatiert, 
The Hayim Shtayer Collection, Haifa, Israel © Courtesy of the Hayim Shtayer Collection/photo, 
Berliner Festspiele/Martin Gropius-Bau, Berlin, by Meidad Suchowski
Satz: Campus Verlag, Frankfurt am Main.
Druck und Bindung: Beltz Bad Langensalza
Printed in Germany

www.campus.de



INHALT 
 

VORWORT  ....................................................................................................... 17 

EINFÜHRUNG  .................................................................................................. 19 

1. Zionismus und Schoah – Wendepunkte der jüdischen  
Geschichte und des jüdischen Denkens  ............................ 19 

2. Nationales und zionistisches Denken  ................................ 22 
2.1 Vorbemerkung  ...................................................................... 22 
2.2 Die Ursachen des neuen Denkens ......................................... 23 
2.3 Definitionen von Nation  ....................................................... 27 
2.4 Die unterschiedlichen zionistischen Richtungen  .................. 28 
2.4.1 Der politische Zionismus  ...................................................... 29 
2.4.2 Der Kulturzionismus  ............................................................ 30 
2.4.3 Zionismus als Selbstfindung in Natur und Arbeit  ................ 30 
2.4.4 Der religiöse Zionismus  ....................................................... 31 
2.4.5 Zionismus-Kritik und »Postzionisten«  ................................. 32 
2.4.6 Zionismus nach der Gründung des Staates Israel  ................. 33 
2.4.7 Weitere Autoren aller Richtungen  ........................................ 34 
3. Jüdisches Denken zur Schoah  ........................................... 35 
3.1 Die Verwendung des Begriffs »Holocaust« –  

eine notwendige Vorbemerkung und das Beispiel  
der Treblinka-ʽAkeda  ........................................................... 35 

3.2 Der Beginn der theologischen und philosophischen  
Reflexion zur Schoah  ........................................................... 41 

3.2.1 Theodizee und Anti-Theodizee  ............................................ 41 
3.2.2 Ignaz Maybaum (1897–1976)  .............................................. 42 
3.2.3 Menachem Immanuel Hartom (1916–1992) ......................... 44 
3.2.4 Jizchak Hutner (1906–1980)  ................................................ 45 
3.2.5 Arthur A. Cohen (1928–1986)  .............................................. 47 
4. Neues Denken nach der Schoah  ........................................ 47 
4.1 Das Ringen um Judentum und Religion ohne Theodizee  ..... 47 
4.2 Eine satirisch sarkastische Zurückweisung theologischer  

Deutungen des Holocaust – Adi Ofir (geb. 1951)  ................ 50 
5. »Das Exil wird länger, des Vergessens wegen,  

aber im Erinnern liegt das Geheimnis der Erlösung«  ..... 52 
5.1 Die Bedeutung von Erinnern – Vorbemerkung  .................... 52 
5.2 Primo Levis Bemerkungen zum Erinnern im Kontext  

der jüdischen Tradition  .................................................. 53 



Inhalt 6 

5.3 Erinnern in der jüdischen Religionsgeschichte – bis zur  
Formel vom Vergessen und Erinnern als den Insignien  
von Exil und Erlösung  .......................................................... 58 

TEIL I – DER ZIONISMUS 

I. DER SOZIALDEMOKRATISCH-GENETISCH-DYNAMISCHE ANSATZ  
MOSES MORITZ (MAURICE) HESS (1812–1875) 
EINGESCHLOSSEN DIE PRAKTISCHEN FORDERUNGEN  
ZUR PALÄSTINAARBEIT VON                                                               

ZWI HIRSCH KALISCHER (1795–1874)  ........................................ 65 

1. Biographisches  .................................................................... 65 
2. Hess-Deutungen  .................................................................. 69 
3. Rom und Jerusalem die letzte Nationalitätsfrage  ............ 73 
3.1 Das Neue und der unmittelbarer Anlass  ............................... 73 
3.2 Gründe von Hess für die neuerliche nationale Wende  .......... 75 
3.3 Das Judentum als Volk und Nation  ...................................... 76 
3.4 Argumente für das Verständnis des Judentums als Nation  ... 78 
3.4.1 Das traditionell religiöse Bewusstsein – die Gebete  

und das Hebräische  ............................................................... 78 
3.4.2 Die verfehlte Emanzipation  .................................................. 80 
3.4.3 Die genetischen Bedingungen  .............................................. 82 
4. Was ist eine Nation? – Definitionen  .................................. 82 
5. Die genetische Weltanschauung oder die Dynamische  

Stofflehre – Basis des »rassischen« Verständnisses  
von Nation  ........................................................................... 85 

5.1 Ontologischer Monismus und das Ende des Idealismus ........ 85 
5.2 Die dynamische Stofflehre  ................................................... 88 
5.2.1 Die Existenzbereiche und deren Lebensrhythmen  ................ 91 
5.2.2 Ziele des organischen und sozialen Lebens –  

Rasse und soziale Demokratie  .............................................. 92 
6. Die Lehren von Volk, Rasse, Nation, Gott und Kosmos  

in Rom und Jerusalem  ........................................................ 95 
6.1 Die Menschheit und ihre genetischen Rassen ....................... 95 
6.2 Die Rhythmen der kosmischen und weltgeschichtlichen  

Entwicklung  .......................................................................... 99 
6.3 Religion und Nation  ........................................................... 101 
6.4 Gott in Kosmos und Geschichte  ......................................... 106 
7. Das nationale zionistische Programm –  

Hess – Laharanne – Kalischer  ......................................... 112 



Inhalt 7

II. DER SOZIALPSYCHOLOGISCH-TERRITORIALISTISCHE  
ANSATZ  
LEON (JUDAH LEJB) PINSKER (1821–1891)  ............................. 118 

1. Biographisches  .................................................................. 118 
2. Der neue Denkansatz von Pinsker ................................... 119 
3. Die Diagnose – Normalität und Anomalie  ...................... 121 
3.1  Die jüdische Seite des Problems  ........................................ 121 
3.2 Die nichtjüdische Seite des Problems  ................................. 124 
4. Die nötigen Lösungen – ein jüdisches Territorium  ........ 129 
5. Die praktischen Folgerungen  ........................................... 132 

III. DER SOZIOLOGISCH-STAATSRECHTLICHE ANSATZ 
THEODOR BINJAMIN SE’EV HERZL (1860–1904)  .................... 135 

1. Biographisches  .................................................................. 135 
2. Der Judenstaat  .................................................................. 137 
3. Judennot und Judenfrage  ................................................ 139 
4. Die wirtschaftlichen und politischen Schritte  

zur Lösung  ......................................................................... 141 
4.1 Die politischen Schritte – die Society of Jews  .................... 141 
4.2 Die Theorie vom Rechtsgrund des Staates  ......................... 142 
4.2.1 Volk oder Land als Staatsgrundlage?  ................................. 142 
4.2.2 Ein nicht greifbares Volk als Staatsgrundlage?  .................. 145 
4.2.3 Die wirtschaftlichen Schritte – die Jewish Company  ......... 148 
4.2.4 Die Aufgaben der Jewish Company  ................................... 152 
4.2.5 »Die Landergreifung« – Beginn der  

Umsiedlungsarbeiten – Wahl des Territoriums  .................. 154 
4.2.6 Struktur, Institutionen und Symbole des neuen  

Judenstaates  ........................................................................ 155 

IV. DER SÄKULAR-SOZIOLOGISCH-KULTURELLE ANSATZ      

ASCHER (USCHER) ZWI HIRSCH GINZBERG – DAS IST  
ACHAD HAAM (1856–1927)  ......................................................... 159 

1. Biographisches und Persönliches  .................................... 159 
2. Grundlagen und Voraussetzungen  .................................. 164 
3. Die Situation des Judentums in der Gegenwart –  

die Analyse  ........................................................................ 169 
4. »Wir sind ein Volk« – Das Judentum als Nation  ............ 175 
4.1 Die nationbildende Grundlage  ............................................ 175 
4.2 Nationale Moral und Religion  ............................................ 185 



Inhalt 8 

4.2.1 Die jüdisch-nationale Ethik  ................................................ 188 
4.2.2 Der Gesellschaftsmensch  .................................................... 193 
5. Wesen und Funktion der Religion im Rahmen  

der jüdischen Kultur  ........................................................ 198 
6. »Priester und Prophet«  .................................................... 204 
7. Lösung und Ziel der nationalen Frage:  

Ein nationales geistiges Zentrum  ...................................... 208 

V. INDIVIDUUM – NATION – NATUR UND KOSMOS 
AHARON DAVID GORDON (1856–1922)  .................................... 214 

1. Biographisches  .................................................................. 214 
2. Philosophische Voraussetzungen  ..................................... 217 
2.1 Der allgemeine Rahmen  ..................................................... 217 
2.2 Gordon-Deutungen  ............................................................. 219 
3. Gordons Lehre vom Individuum, vom »Ich« –  

und die Quellen aus denen er schöpfte  ........................... 221 
3.1 Max Stirners Lehre vom Ego  .............................................. 221 
3.2 Nietzsche und der »Übermensch«  ...................................... 223 
3.3 Gemeinsame Motive des Individualismus  

bei Nietzsche und Gordon  .................................................. 225 
4. Grundstruktur des Denkens von A. D. Gordon  ............. 229 
4.1 Gordons Lehre vom Individuum – ha-Jachid  ..................... 230 
4.2 Selbst-Sein als imago dei  .................................................... 232 
5. Das Individuum und seine Weltwahrnehmung  .............. 234 
5.1 Arthur Schopenhauer und Henri Bergson  ........................... 234 
5.2 A. D. Gordon – zwei Weisen, die Welt wahrzunehmen  ..... 235 
5.3 Das »Er-leben« – die Ḥawaja  ............................................. 237 
5.4 Zimzum und Hitpaschtut – beschränkte und ausweitende 

Wahrnehmung  .................................................................... 240 
5.5 Das wegen falscher Wahrnehmungsprioritäten  

entfremdete Individuum  ..................................................... 242 
6. Die Religion  ....................................................................... 248 
6.1  Neue Wege des Religionsverständnisses ………………….248 
6.2 Form und Inhalt der Religion  ............................................. 251 
7. »Gott« oder der Verborgene Intellekt –  

die Grundlagen der Ethik  ................................................ 253 
7.1 Die Grundlage der Ethik ein »kantisches« Postulat  ............ 253 
7.2 Der doppelte »Verborgene Intellekt«  ................................. 256 
8. Der Mensch und die Natur  .............................................. 262 
8.1 Das einfache Leben – nach Lev (Leo) Tolstoj  .................... 262 



Inhalt 9

8.2 Gordons Sicht der kosmischen Natur und des Menschen  
Stellung in ihr  ..................................................................... 264 

8.3 Die konkrete Natur und der Mensch  ................................... 267 
8.4 Die »Umkehr«  .................................................................... 269 
9. Die Bedeutung der Arbeit für das menschliche Leben  ....... 271 
9.1 Kontexte für Gordons Arbeitsethos  .................................... 271 
9.2 Biblische und rabbinische Positionen  ................................. 272 
9.3 Auffassungen im 19. Jahrhundert  ....................................... 273 
9.4 Die Bedeutung der Arbeit bei Gordon  ................................ 276 
10. Die Nation und deren Erneuerung  .................................. 278 
11. Die Bedeutung des Landes Israel und der Geschichte  

für die jüdische Nation  ..................................................... 283 

VI. DER APOKALYPTISCH-MESSIANISCH-DEMOKRATISCHE  
ANSATZ 
JEHUDA BEN SALOMON ALKALAI (1798–1878)  ...................... 287 

1. Biographisches  .................................................................. 287 
2. Der apokalyptisch-messianische Motivationsgrund  ...... 289 
3. Die Duplizierung rabbinischer Konzepte als  

zionistisches Programm  ................................................... 292 
3.1 Die Methode der Traditionsreduplikation  .......................... 292 
3.2 Zwei Weisen der Erlösung – natürlich  

und übernatürlich  ................................................................ 295 
3.3 Zwei Messiasse  ................................................................... 296 
3.3.1 Der neue Messias Ben Josef  ............................................... 296 
3.3.2 Die Könige der Völker als »Retter«  ................................... 302 
3.3.3 Der Messias Ben David  ...................................................... 304 
3.4 Die Reduplizierung der Teschuva – der Umkehr –  

als Rückkehr in das Land der Väter  .................................... 306 
3.5 Die Sünde der Teschuva-Verweigerung –  

das Reformjudentum  .......................................................... 309 
4. Das messianisch-politische Programm  ........................... 312 
5. Die Zehntabgabe  ............................................................... 315 

VII. DIE WIEDERBELEBUNG DER NATION DURCH ERKENNTNIS, 
GLAUBE UND GEISTIGE FREIHEIT  
AVRAHAM JIZCHAK HA-KOHEN KUK (KOOK)  
(1865–1935)  ..................................................................................... 318 

1. Biographisches  .................................................................. 318 
2. Die Werke Kuks – sind sie das Werk der Schüler?  ....... 320 



Inhalt 10

3. Philosophische Voraussetzungen und  
Grundcharakteristika des Kukʼschen Denkens  ............. 327 

3.1 Unterschiedliche Anklänge ................................................. 327 
3.2 Motive von Henri Bergson im Denken von Kuk  ................ 329 
4. Die Seele – der Fokus des Kukʼschen Denkens  .............. 335 
4.1 Die Aufgabe der Wiederbelebung Israels: Spirituelle  

Erneuerung – eine neue Erkenntnislehre  ............................ 335 
4.2 Schreiben als Entlastung und Pflege der Seele  ................... 335 
4.3 Die Seele – ihr Ort im neoplatonischen Weltbild  

Kuks  ................................................................................... 338 
4.4 Befindlichkeiten der Seele  .................................................. 341 
4.5 Die Erkenntnissuche der Seele  ........................................... 341 
4.5.1 Die Welt als Vorstellung, Erkenntnis, Vernunft, Glaube .... 345 
4.6 Die Welt als Wille  .............................................................. 373 
5. Die Einheit von Gott und Welt – Sichtweisen  ................ 379 
6. Der unendliche Aufstieg und die vollkommene  

Vollendung der Gottheit und des Alls  ............................. 381 
7. Israel als Ideal, als psychische Eminenz in der  

Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft  ....................... 383 
7.1 Die Erwählung  .................................................................... 383 
7.2 Die Nation und deren Auferstehung  ................................... 387 
8. Das Land Israel  ................................................................. 392 
8.1 Das Land Israel im Denken von Avraham Jizchak Kuk –  

dem Vater  ........................................................................... 392 
8.2 Die Politisierung und Materialisierung der Kukʼschen  

Deutungen vom Land Israel durch den Sohn Zvi Jehuda  
Kuk – Exkurs  ...................................................................... 395 

9. Die zionistische Bewegung, der »Anfang der  
Erlösung«?  ........................................................................ 397 

10. Selbstbetrachtungen, Konfessionen, Mystik  .................. 403 

VIII. ZIONISMUSKRITIK UND POST-ZIONISTEN  .................................. 409 

1. Kritik am Zionismus aus der Mitte des Zionismus  ....... 409 
1.1 Heinrich Margulies (Margalit) (1890–1989) –  

wider ideologische Parteiungen  .......................................... 409 
1.1.1 Biographische Notiz  ........................................................... 409 
1.1.2 Kritik des Zionismus  .......................................................... 409 
1.2 Martin Buber (1878–1965) – wider unideologische  

Verallgemeinerung – ein Programm der Erneuerung  
des jüdischen Menschen und der jüdischen Gesellschaft  ... 414 



Inhalt 11

1.2.1 Vorbemerkung und biographische Notiz  ............................ 414 
1.2.2 Martin Bubers Ablehnung der Gründung eines  

jüdischen Staates kurz vor und nach deren Realisierung  .... 416 
1.2.3 Zweierlei Zionismus  ........................................................... 418 
2. Zionismuskritik von außen – die sogenannten  

Post-Zionisten  ................................................................... 423 
2.1 Eine Momentaufnahme von 2012 zur Debatte um den  

Zionismus  ........................................................................... 423 
2.2 Hat der Zionismus seine Ziele erreicht und somit seine  

Ära beendet?  ....................................................................... 433 
2.2.1 Die Judennot  ....................................................................... 434 
2.2.2 Die Not des Judentums  ....................................................... 436 
2.2.3 Die religiöse Erlösungsnot .................................................. 438 
2.2.4 Der Friede mit der arabischen Bevölkerung Palästinas  ...... 439 
2.2.5 Das Resultat  ........................................................................ 439 

IX. »JÜDISCHER NATIONALISMUS« NACH DER GRÜNDUNG  
DES STAATES ISRAEL UND NACH DEM SECHS-TAGE-KRIEG  
VON 1967 
ELIEZER SCHWEID (GEB. 1929)  .................................................... 441 

1. Biographische Notiz  .......................................................... 441 
2. Das ursprüngliche Ziel des »klassischen« Zionismus –  

ein Rückblick nach dem Sechstagekrieg von 1967  ........ 441 
3. Eine Bestandsaufnahme des Erreichten – Fortbestand  

der alten Probleme  ........................................................... 443 
4. Das Judentum – die nicht verstandene Nationalität  ...... 446 
4.1 Das mangelnde Verstehen der Eigenart jüdischer  

Existenz  .............................................................................. 446 
4.1.1 Die christlichen Kirchen  ..................................................... 447 
4.1.2 Die internationale areligiöse »Linke«  ................................. 447 
4.1.3 Die modernen Nationalismen der Gegenwart –  

insbesondere die arabischen  ............................................... 448 
4.1.4 Falsches Selbstverständnis verschiedener jüdischer  

Gruppen  .............................................................................. 449 
5. Die Einheit und gegenseitige Verantwortlichkeit  

des jüdischen Volkes als zentrales Element jüdischer  
Identität  ............................................................................. 451 

6. Braucht der Staat Israel eine zionistische Politik?  ........ 455 
7. »Das Land Israel als Heimatland des jüdischen  

Volkes«  .............................................................................. 457 



Inhalt 12

7.1 Die politische Schlussfolgerung vorweg  ............................ 457 
7.2 Die Begründung des jüdischen Heimatrechts auf  

ʼErez Jisraʼel  ....................................................................... 458 

TEIL II – DIE SCHOAH 

I. ḤASIDISCHE STIMMEN AUS DER BEDRÄNGNIS –  
EINE UNGEBROCHENE ZERBROCHENE WELT  ............................. 469 

1. Der Trostbrief des Gurer Rebben –  
ḥasidische Verhaltensweisen  ............................................ 469 

2. Predigten im Warschauer Ghetto 1940–1943   
R. Kalonymos Kalmisch Schapiro ................................... 472 

2.1 Der Fund im Warschauer Ghetto  ........................................ 472 
2.2 Die gegenwärtigen Leiden – Gründe – Bewertungen  ......... 473 
2.3 Die Not und Trauer – im Rahmen des ḥasidischen  

Weltbildes  ........................................................................... 475 
2.4 Trost mit den alten Schriften  .............................................. 477 

II. GLAUBE NACH AUSCHWITZ – »HOLOCAUSTTHEOLOGIE«,  
DER TOD GOTTES IN AUSCHWITZ  
RICHARD L. RUBENSTEIN (GEB. 1924)  ....................................... 480 

1. Biographisches  .................................................................. 480 
2. Grundlinien von Rubensteins Denken  ............................ 481 
3. Der Tod Gottes und der »Holocaust«  ............................. 483 
4. Religion ohne Gott als priesterlich- 

sakramental heidnische Religion  ..................................... 486 
5. Ein moderner Gottesbegriff  ............................................. 493 
5.1 Zwei Vorgaben für einen möglichen Gottesbegriff  ............ 493 
5.2 Gott als »ultimate concern«  ................................................ 494 
5.3 Gott als der Urgrund und das Nichts  .................................. 498 

III. AUTHENTISCHE ANTWORTEN AUF DIE SCHOAH  
IM VOLLEN BEWUSSTSEIN DER GESCHICHTE  
EMIL L. FACKENHEIM (1916–2003)  ........................................... 501 

1. Biographisches  .................................................................. 501 
2. Grundlinien des Denkens  ................................................. 502 
3. Die Einzigartigkeit des »Holocaust«  ............................... 505 
4. Die Geschichte und das Judentum – die Rückkehr  

des Judentums in die Geschichte  ..................................... 511 



Inhalt 13

5. Die theologisch-religiöse Begründung der Relevanz  
von Geschichte für das Denken und Handeln des  
Nach-Schoah Judentums  .................................................. 512 

5.1 »The commanding Voice of Auschwitz« –  
das 614te Gebot  .................................................................. 517 

5.2 Offenbarung und Geschichte – das Entstehen  
der Offenbarung aus dem Geschehen der Geschichte  ........ 519 

6. Die philosophische Begründung der Relevanz von  
Geschichte für das Denken und Handeln des  
Nach-Schoah Judentums und der Völker der Welt  ....... 526 

6.1 Vorbemerkung – Ortsverschiebung von  
»root-experience« und »epoch-making experience«  .......... 526 

6.2 Die Geschichtlichkeit des menschlichen Daseins –  
Grundlinien der Philosophie  ............................................... 529 

6.3 Epochemachende Ereignisse und ihr Einfluss auf das  
Judentum in der Vergangenheit und in der Zukunft  ........... 531 

6.4 Das menschliche Dasein als zeitliches und geschichtliches – 
Fackenheim an der Hand von Heidegger  ............................ 534 

6.4.1 Differenz und Kritik – die Trennung der Wege von  
Fackenheim und Heidegger  ................................................ 537 

6.4.2 Die Zerstörung des zentralen Heideggerschen Daseins-
Existenzials – die Möglichkeit des eigenen Todes –  
durch die Nationalsozialisten  .............................................. 539 

6.5 Post-Holocaust-Dasein als Widerstand – die authentische 
Antwort der Nachlebenden  ................................................. 542 

6.5.1 Die existenziell-ontische Seite des hermeneutischen  
Zirkels – der Widerstand im Lager  ..................................... 542 

6.5.2 Das Objekt des Widerstandes in den Todeslagern ............... 543 
6.5.3 Die existenzial-ontologische Seite des hermeneutischen  

Zirkels – Widerstand als ontologische Möglichkeit  
menschlichen Seins  ............................................................ 548 

6.6 Tikkun ʽOlam – die Wiederherstellung zuvor gewesener  
Daseinsmöglichkeiten – Dasein als Wiederholung des  
Widerstandes von einst  ....................................................... 553 

7. Authentisches jüdisches Leben nach der Schoah –  
die Bedeutung des Staates Israel  ..................................... 558 

 
 



Inhalt 14

IV. HOLOCAUST UND STAATSGRÜNDUNG ISRAELS  
ERÖFFNEN EINE NEUE ÄRA DES JUDENTUMS  
IRVING YITZCHAK GREENBERG (GEB. 1933)  ............................ 563 

1. Biographisches  .................................................................. 563 
2. Grundlinien des Denkens  ................................................. 563 
3. Das Versagen der überkommenen Denksysteme  

vor und während der Schoah  .......................................... 565 
4. Die Unmöglichkeit neuer abgeschlossener  

Denksysteme  ...................................................................... 567 
5. Die Validität der modernen Orthodoxie vom Schlage 

Greenbergs  ........................................................................ 569 
5.1 Das alte-neue orthodoxe Glaubensbekenntnis  .................... 569 
5.1.1 Die Auflösung des Konfliktes zwischen orthodoxem  

Credo und der Wirklichkeit  ................................................ 571 
5.1.2 Offenbarung in der Geschichte – die dogmatische  

Lösung  ................................................................................ 571 
5.1.3 Die fideistische Lösung – Augenblicke des Glaubens  ........ 572 
5.1.4 Die ontologisch-epistemologische Lösung –  

die Gebrochenheit der Erkenntnis  ...................................... 574 
5.1.5 Die historiosophisch-theologische Lösung –  

die drei Epochen der jüdischen Geschichte und  
des jüdischen Denkens  ....................................................... 578 

V. GOTTES VERBORGENHEIT – MENSCHLICHE VERANTWORTUNG 
ELIEZER BERKOVITS (1908–1992) UND  
EMMANUEL LÉVINAS (1905/6–1995)  ......................................... 588 

I. ELIEZER BERKOVITS  ......................................................... 588 
1. Biographisches  .................................................................. 588 
2. Grundlinien des Denkens – die Stellung des  

»Holocaust« in der jüdischen Geschichte  ....................... 589 
3. Ist die Schoah einzigartig? – die Möglichkeit  

des Kiddusch ha-Schem  .................................................... 591 
4. Ist Gott trotz des menschlichen Leidens in der Welt  

der gerechte Gott der Geschichte? – eine ontologische 
Theodizee  ........................................................................... 594 

5. Die Macht Gottes und die Existenz Israels  ..................... 600 
6. Imitatio Dei – Machtlosigkeit Israels – auch als Staat  ... 601 
7. Eine Neubewertung der Schoah und des jüdischen  

Staates mittels der Exils-Vorstellung  .............................. 604 
 



Inhalt 15

II. EMMANUEL LÉVINAS  ......................................................... 608 
1. Biographische Notiz  .......................................................... 608 
2. Gottes Verborgenheit und menschliche  

Verantwortung  .................................................................. 608 

VI. DER MENSCH IN DER VERANTWORTUNG  
DER GOTTESENTWICKLUNG  
HANS JONAS (1903–1993)  ............................................................ 614 

1. Biographisches  .................................................................. 614 
2. »Der Gottesbegriff nach Auschwitz«  .............................. 616 
2.1 Vorbemerkung  .................................................................... 616 
2.2 Warum Gott?  ...................................................................... 617 
2.3 Der Spalt der Öffnung zum Ewigen: Das Entscheiden  

und das Handeln im Jetzt  .................................................... 619 
2.4 Die Symbole zur Bezeichnung der Ewigkeitsteilhabe  ........ 622 
2.5 Der moderne Mythos vom Weltabenteuer Gottes  .............. 624 
2.6 Die ethischen Folgerungen aus dem Gott-Welt-Mythos  .... 626 
2.7 Die Deutung des Mythos vom göttlichen Weltabenteuer  ... 628 
2.7.1  … »nach Auschwitz«  ........................................................ 629 
2.7.2 Der Gott des neuen Mythos und der biblisch-jüdische 

Gott  ..................................................................................... 632 

VII. DIE SCHOAH, DAS ENDE DES EXIL-JUDENTUMS –  
DIE LEHREN AUS DER GESCHICHTE  
ELIEZER SCHWEID (GEB. 1929)  .................................................... 636 

1. Gedenktage und die Befindlichkeiten des jüdischen  
Volkes  ................................................................................ 636 

2. Ursachen der Schoah  ........................................................ 640 
2.1 Die Verfasstheit der jüdischen Nation vor und nach  

der Emanzipation  ................................................................ 640 
2.2 Der »Juden-Hass« – dessen anthropologische und  

soziale Ursachen  ................................................................. 641 
2.3 Der Verlust des gemeinsamen religiösen Nenners in der  

Neuzeit – die Masse als neue Basis der Gesellschaften  
und neue technische Möglichkeiten .................................... 643 

3. Die Schoah war nicht unausweichlich und bleibt  
auch weiterhin eine Möglichkeit – Schlussfolgerung  ..... 644 

 
 



Inhalt 16

EPILOG  ........................................................................................................... 646 

REGISTER  ...................................................................................................... 647 

BIBLIOGRAPHIE   ........................................................................................... 660 

 



VORWORT 
 
Dieser vierte Band des Jüdischen Denkens wird nicht, wie ich bisher glaubte, der 
letzte sein. Für die Zeit des zwanzigsten und einundzwanzigsten Jahrhunderts 
haben sich so viele Themen angesammelt, dass ich dankbar den Vorschlag der 
Programmdirektorin des Verlags, Dr. Judith Wilke-Primavesi, aufgriff, den rei-
chen Schatz auf zwei Bände aufzuteilen. Diese Aufteilung ist indessen nicht nur 
praktischer Art, sondern hat auch in der Entwicklung der Geschichte der Juden 
und des jüdischen Denkens seine Rechtfertigung. Die für den vierten Band des 
Jüdischen Denkens ausgewählten Themen, der Zionismus und die Schoah, bil-
den, jedes für sich, aber noch mehr beide zusammen genommen, nicht nur für 
die jüdische Geschichte, sondern gerade auch für das jüdische Denken einen 
Markstein, der es rechtfertigt, ihnen einen eigenen Band in dieser Geschichte des 
jüdischen Denkens zu widmen. Der anschließend folgende fünfte und dann wirk-
lich letzte Band soll in absehbarer Zeit unter dem Titel Meinungen und Richtun-
gen im 20. und 21. Jahrhundert hinzukommen. 

In welchem Maße die beiden in diesem vierten Band behandelten Themen für 
das gesamte Judentum bis hinein in Einzelschicksale entscheidend war, kann 
man am Schicksal meiner mir durch meine Frau angeheirateten Familie ermes-
sen. Diejenigen Zweige der Familie, die sich dem in der Zeit vor der Schoah heiß 
umstrittenen Zionismus verpflichteten, sind dem Ruf des »Landes Israel« noch 
vor der Katastrophe gefolgt und haben sich dort am Aufbau des »Jischuv«, der 
jüdischen Gemeinschaft im damaligen Palästina und im 1948 gegründeten Staat 
Israel beteiligt und dadurch ihr Leben gerettet. Die in Polen verbliebenen Fami-
lienzweige sind allesamt in den deutschen Todeslagern interniert oder dort er-
mordet worden – mit Ausnahme einiger weniger, die zum Beispiel aus dem War-
schauer Ghetto geflüchtet und im Untergrund die schreckliche Zeit überstanden 
haben – so die Eltern meiner Frau, die allerdings 1957 sich dem nie erloschenen 
Antisemitismus beugen mussten und aus Polen in den einzigen ihnen offenste-
henden sicheren Hafen, den Staat Israel, emigrierten. Diesen Familien Lichten-
pacht, Fischelsohn, Weissberg und Mozes, den Ermordeten wie den Geretteten, 
ist darum dieser Band des Jüdischen Denkens gewidmet. 

Wie sehr dieser Band in unsere eigene persönliche Gegenwart hereingreift, 
zeigt sich noch an einem weiteren Punkt. Es war der Sechstagekrieg von 1967, in 
der die Juden weltweit einen zweiten »Holocaust« befürchteten und der nach 
Aussage vieler der hier behandelten Autoren erst zum Erwachen aus der Schock-
starre der Schoah führte und eine Theologie oder Philosophie zum Holocaust und 
Zionismus in Gang brachte. Es waren gerade auch jene bangen Wochen im Früh-
jahr 1967, die meine Frau und mich in Jerusalem, wo ich als Student weilte, zu-
sammenführten. Die Leser dieses Bandes werden deshalb gewiss spüren, dass 
zuweilen die nüchterne Distanz, die ich in den vorausgehenden Bänden gewahrt 



Vorwort 18

hatte, hier wohl einige Einbrüche erhalten haben mag. Es ist so, dass es in dem 
Maße schwieriger wird, auszuwählen und Urteile zu fällen, je näher die Ereignis-
se in die eigene Zeit oder gar Familie hereinreichen. Dies werden die Leser auch 
an den Stimmungslagen der hier verhandelten Autoren deutlich spüren. 

Schon diese wenigen Andeutungen zeigen, dass es berechtigt war, den beiden 
Themen Zionismus und Schoah einen eigenen Band zu widmen. 

Abschließend gilt es wieder Dank zu sagen, voran der FRITZ THYSSEN STIF-
TUNG, die mir erneut einen vierwöchigen Forschungsaufenthalt in Israel finan-
zierte, bei dem ich wesentliches Material für diesen und den folgenden Band su-
chen und finden konnte. Die Einladung zu dieser Arbeit an der Bar Ilan Univer-
sität in Ramat Gan erfolgte durch meinen langjährigen Freund und Forschungs-
Kollegen, Prof. Dr. Avidov Lipsker-Albeck, der mir auch die Kontakte zu seinen 
Kollegen, Prof. Dr. Avi Sagi und Prof. Dr. Dov Schwartz vermittelte, die mir 
während dieser Wochen viele Hinweise gaben und Unterstützung zuteilwerden 
ließen. Ihnen allen gilt mein herzlicher Dank. 

Wie immer war meine stete Gesprächspartnerin und kritische Korrektur-
Leserin meine Frau – der gemeinsame Weg geht weiter. 

 
Berlin im Juni 2015 



EINFÜHRUNG  

1. Zionismus und Schoah – Wendepunkte der jüdischen  
Geschichte und des jüdischen Denkens 

Der Zionismus und die Schoah sind jedes für sich und beide zusammen nicht nur 
epochale Wendepunkte in der jüdischen Geschichte, sondern ebenso im jüdi-
schen Denken. Der Zionismus hat mit dem Denken des »Exil-Judentums« gebro-
chen, hat die alten typologischen Geschichtsvorstellungen aufgegeben, das rab-
binische messianische Erlösungskonzept beiseitegeschoben und ist in die politi-
sche Geschichte zurückgekehrt. Das gottergebene Warten auf die Rückführung 
des Volkes Israel in das verheißene Land, das Bewusstsein, in einem alte Sünden 
sühnenden Exil dulden zu müssen, all dies sollte nun nicht mehr gelten. Neue 
Formen der Selbsteinschätzung und Identitätsbestimmung sowie daraus abgelei-
tete Handlungsmaximen stellten in vielen Bereichen einen vollkommenen Bruch 
mit der rabbinischen Vergangenheit dar, wie sie seit der Zerstörung des Zweiten 
Tempels im Jahre 70 der bürgerlichen Zeitrechnung gegolten hatten. Hier wird 
ein neues Judentum gebaut, welches das zweitausendjährige »Exil-Judentum« 
ablösen wollte und sollte – dies gilt in gewisser Weise nicht nur für die säkula-
ren, sondern auch für die religiösen Formen des modernen Zionismus. 

Ganz anders aber genauso grundlegend hat die Schoah das jüdische Denken 
in neue Bahnen gelenkt. Natürlich gab und gibt es bis heute orthodoxe Denkwei-
sen, welche die Schoah nur als ein weiteres Glied der jahrtausendealten Verfol-
gungs- und Exils-Geschichte Israels sehen wollen und nach deren Ansicht hier 
kein qualitativ neues Geschehen stattgefunden hatte. Aber eine Vielzahl – gerade 
der fortschrittlichen, aber auch orthodoxer Denker, sieht mit der Schoah einen 
qualitativen Bruch, ein Geschehen, das sich von den bisherigen Verfolgungen 
der Juden nicht nur dem quantitativen Ausmaß nach unterscheidet. Solche Den-
ker sehen deswegen auch die Notwendigkeit, das jüdische Selbstverständnis als 
Individuum wie als Nation neu zu überdenken, zu überlegen, wie jüdisches Le-
ben nach diesem grundstürzenden Ereignis neu zu rechtfertigen, zu bauen, zu 
planen und zu stärken sei. Der Genozid, der ein Drittel der jüdischen Weltbevöl-
kerung auslösche und bis zu 80 Prozent der religiös-rabbinischen Elite, musste 
eine kritische Neubewertung für Politik, Theologie, Philosophie, jüdische Identi-
tät und die nötige Zukunftsgestaltung der Verfasstheit des jüdischen Volkes aus-
lösen. Es galt die grundlegende Frage zu stellen, ob das Judentum nach diesem 
furchtbaren Morden noch eine Zukunft als eigene religiöse oder kulturelle Entität 
haben kann, und wenn ja, wie diese zu sichern sei. 

Diese beiden das Denken grundsätzlich herausfordernden so unterschiedli-
chen Ereignisse, das eine positiv, das andere negativ, wurden von vielen der hier 
vorgestellten Denker im Nachhinein als eine dialektische Einheit begriffen, sei 



Einführung 20

es, dass die Schoah das Anliegen des Zionismus rechtfertigt, sei es in dem Sinne, 
dass der Zionismus – vor allem dessen Krönung in der Staatsgründung Israels – 
nach der Schoah der einzig verbliebene Rettungs- und Hoffnungsanker der Über-
lebenden Individuen und des Volkes Israel als Ganzem sei – dies durchaus auch 
mit religiösen und heilsgeschichtlichen Übertönen. 

Die Gründung eines jüdischen Staates nach 2000 Jahren Exil hat insbesonde-
re nach dem bloßes Entsetzen und Starre auslösenden Genozid am europäischen 
Judentum nicht nur für die in diesen Staat Israel geflohenen oder eingewanderten 
Juden eine Neujustierung des jüdischen Selbstverständnisses erfordert, sondern 
für die gesamte Diaspora, die jetzt nicht mehr Exil genannt zu werden braucht. 

Das gesamte jüdische Denken im zwanzigsten Jahrhundert muss daher in ein 
Denken vor Schoah und Staatsgründung und ein solches danach unterschieden 
werden. Diese beiden Ereignisse sind wie eine Wasserscheide, wie ein tiefer 
Graben, selbst wenn manche orthodoxen Kreise dies nicht so sehen mögen. Aber 
immerhin haben die Ereignisse der Schoah auch bei vielen orthodoxen Antizio-
nisten ein Umdenken bewirkt, so dass es nur ganz kleine ḥasidische Gruppen o-
der die sogenannten Neture Karta (Hüter der Stadt) sind, deren Antizionismus 
sich bis heute als eine aktive Gegnerschaft gegen den neugegründeten jüdischen 
Staat ausdrückt. Aber gerade auch diese Haltung hat durch die beiden Ereignisse 
eine neue Bedeutung bekommen, die oft tragische Züge annimmt. 

Nachdem im Jahre 1948 das zionistische Ziel der Staatsgründung erreicht 
worden war, erhob sich natürlich die Frage, ob sich der Zionismus als politisch-
ideologische Bewegung erübrigt hat und seine Weiterführung bis in die Gegen-
wart noch gerechtfertigt sei, oder ob es noch ausstehende Vorhaben zu erarbeiten 
gebe. Die Antwort auf diese Frage ist je nach ideologischer Ausrichtung oder 
Parteizugehörigkeit der Disputanten umstritten.  

Schoah und Staatsgründung sind Ereignisse, die chronologisch im Wesentli-
chen zu all jenen Autoren und Denkern gehören, die im 20. und 21. Jahrhundert 
sich Gehör verschafften und die zunächst allesamt im vierten Band des Jüdi-
schen Denkens behandelt werden sollten, nun aber auf zwei Bände aufgeteilt 
wurden. Es stellte sich für die Aufteilung des Stoffes die Frage, inwieweit es be-
rechtigt ist, das Denken zu Zionismus und Schoah aus seinem chronologischen 
Kontext herauszunehmen und ihm einen eigenen, gar gemeinsamen Band des 
Jüdischen Denkens zu widmen. Die Antwort auf diese Frage ist aus der Sicht der 
meisten in diesem Band vertretenen Denker, die sich der Schoah gewidmet ha-
ben, eine uneingeschränkte Befürwortung einer solchen gemeinsamen Heraushe-
bung von Zionismus, Staatsgründung und Schoah aus dem übrigen philosophi-
schen und theologischen Diskurs. Aber auch für den im Nachhinein prüfenden 
Historiker des jüdischen Denkens ergibt sich diese Berechtigung, weil aus der 
Distanz betrachtet beide Ereignisse – so unterschiedlich, ja gegensätzlich sie tat-
sächlich waren – in einer Weise verbunden sind, die Zionismus und Schoah zu-



Einführung 21

sammengenommen als großen dialektischen Umbruch im jüdischen Denken er-
scheinen lassen, der bis hinein in die Erkenntnislehre reicht. In dieser Beurtei-
lung selbst sind allerdings bereits epistemische Voraussetzungen involviert.  

Die unterschiedlichen Beurteilungen von Zionismus und Schoah sind in 
nichts weniger als in grundlegenden Differenzen der Weltsicht und der conditio 
judaica begründet. All jene Autoren, die noch dem traditionellen rabbinischen 
Denk-Paradigma verhaftet blieben, haben den Zionismus und die Schoah in ihr 
überkommenes Geschichtsdenken eingefügt, in dem beide Ereignisse tatsächlich 
keinerlei Recht beanspruchen können, als Wendepunkt zu einer neuen Ära be-
trachtet zu werden. Für das traditionelle rabbinisch geprägte Denken war der Zi-
onismus eine zu verwerfende Abweichung von der überkommenen jüdischen 
Tradition, nach welcher das Volk Israel von seinem Gott ins Exil verstreut wur-
de, wo es so lange bleiben sollte, bis der von Gott erwählte Messias das Exilsda-
sein der Juden beendet und sie wieder in die Geschichte, oder besser an deren 
Ende, hinüberführt. Auch die etwas moderneren rabbinischen Konzeptionen, wie 
sie in Band drei des Jüdischen Denkens vorgestellt wurden, sahen die Rolle der 
Juden weiterhin in theologischen und heilsgeschichtlichen Kategorien, wenn sie 
diesen in der Zerstreuung eine Weltmission zuschrieben, welche zur Herbeifüh-
rung eines universalen messianischen Reiches als der Quelle einer umfassenden 
Weltgerechtigkeit führen würde. Die Schoah hingegen ist für dieses überkom-
mene Denken nur ein weiteres Glied in der langen und schmerzlichen Verfol-
gungsgeschichte der Juden, demnach auch nichts Neues und kein Umbruch in 
der Geschichte. Dies betrifft auch die mögliche Suche nach Antworten auf die 
brennende Frage nach den Ursachen des Leidens, die dann meist in der mensch-
lichen Sünde gesucht werden. 

Wollte man hingegen in Zionismus, Staatsgründung und Schoah eine grund-
sätzliche Wende im jüdischen Selbstbewusstsein sehen, erforderte dies neue 
Denkkategorien aus den unterschiedlichsten Wissenschaften, der modernen His-
toriographie, der Philosophie, der Soziologie, der Anthropologie, aber auch der 
Theologie, welche das Geschehen in Zionismus und Schoah in einem völlig an-
deren Licht erscheinen ließen als es sich für das überkommene Denken darstellte. 
Und es ist ausschließlich dieses neue Licht, diese neuen Zugangsweisen im Ver-
stehen des menschlichen Daseins, die eine neue Bewertung von Zionismus und 
Schoah ermöglichten, ja den Zionismus überhaupt erst entstehen ließen. Und 
gemessen mit diesen neuen Maßstäben, nach denen im Nachhinein auch die älte-
re Vorgeschichte neu vermessen wird, erscheinen Zionismus und Schoah je für 
sich als Umbrüche im jüdischen Dasein, in der jüdischen Geschichte und im jü-
dischen Denken. Jedes dieser beiden Ereignisse für sich genommen lässt im 
Licht des neuen Denkens schon einen solchen Umbruch erkennen, um wieviel 
mehr, wenn man sie beide zusammen betrachtet. Wiewohl beide Ereignisse 
schon chronologisch eine gewisse Verflechtung besaßen, wurden sie in den 



Einführung 22

nachherigen reflektierenden Bewertungen der conditio judaica durch die jüdi-
schen Denker zu einer dialektischen Einheit verbunden, so dass sie beide zu-
sammengenommen als die große und umfassende Wende im jüdischen Dasein 
und Bewusstsein erscheinen mussten. Um es auf einen ersten Begriff zu bringen, 
der von den Autoren beider Themen gebraucht wurde: Das Judentum ist durch 
Zionismus und Schoah wieder in die Geschichte zurückgekehrt, sei es als wol-
lendes Vorausdenken oder als resümierendes Nach-Denken. Das Dasein des Ju-
dentums als Exilsdasein ist und musste mit den beiden Ereignissen als zuende 
gekommen betrachtet werden. 

2. Nationales und zionistisches Denken  

2.1 Vorbemerkung 

Der Zionismus, oder das nationale jüdische Denken, setzte schon tief im 
19. Jahrhundert ein, erfuhr mit der von Theodor Herzl beim ersten Zionistenkon-
gress in Basel vom 29.–31. August 1897 gegründeten zionistischen Weltorgani-
sation1 seinen ersten Höhepunkt, der dann durch die Gründung des ersten jüdi-
schen Staates nach fast 2000 Jahren vom 14. auf den 15. Mai 1948 (5. Ijjar 5708) 
gekrönt wurde. 

Das nationale jüdische Denken ist im Kontext des europäischen Völkerfrüh-
lings des 19. Jahrhunderts aufgebrochen und hatte seit dieser Zeit, bis in das be-
ginnende 20. Jahrhundert hinein den Charakter des Utopischen, eines Denkens, 
das mit den bisherigen Denktraditionen brechen wollte, um im Rahmen der Ge-
schichte Neues, bisher nicht Denkbares zu konzipieren und um daraus zur Tat, 
zur politischen Veränderung aufzurufen – konkret zur Rückkehr der Juden in das 
in ihrem Bewusstsein und in der religiösen Tradition stets als Hoffnungsziel be-
wahrte Heilige Land, das Land der Väter Israels. Haupttriebfeder dieser Phase 
des erwachenden nationalen politischen Denkens im Judentum war zum einen 
die beklagenswerte, ja katastrophale Lebenssituation der Juden in den europäi-
schen Ländern und darüber hinaus, und zum andern der Versuch, die jüdische 
Exilssituation nicht nur als liturgisch-theologisches Bewusstsein zu zelebrieren, 
sondern als politisch-soziale Realität. Letzteres sollte dazu führen, die Lage der 
Juden als Politikum darzustellen, ein Politikum das in die Handlungsvollmacht 
der lebenden und agierenden Juden und Staaten gehört, also nicht als ein gottge-
wolltes Schicksal hinzunehmen sei. Das Volk Israel sollte, wie dies Moses Hess 

 
1  Die zionistische Weltorganisation war, so Alex Bein, zunächst eine formale Klammer für die 

nationalen zionistischen Organisationen, die jeweils nach den Rechten ihrer Wohnländer zu 

gestalten waren, vgl. A. Bein, Theodor Herzl. Biographie, Wien 1934, S. 350–353; A. Böhm, 

Die zionistische Bewegung bis zum Ende des Weltkrieges, Berlin 1935, S. 183; 211–229. 



Einführung 23

einmal formulierte, wieder auf das Gleis der Geschichte gestellt werden. Es war 
der Aufruf, aus der Fremdbestimmung unter den nichtjüdischen Völkern zur 
Selbstbestimmung im eigenen Land zurückzukehren. 

2.2 Die Ursachen des neuen Denkens 

Das Denken verändert die Menschen, es verändert die Welt und auch den Lauf 
der Geschichte. Auf keine Epoche der jüdischen Geschichte trifft diese Beobach-
tung mehr zu als auf die Entdeckung der »Nation« als sozialer und vor allem po-
litischer Kategorie. Diente das ältere, vorzionistische, jüdische Denken meist der 
Deutung der conditio judaica, welches die vorfindliche Situation der Juden zu 
verstehen und ihr Sinn zu geben versuchte, wodurch es natürlich auch stabilisie-
renden Einfluss auf das Leben des Einzelnen und größerer oder kleinerer Kreise 
der Gemeinschaft genommen hatte, so hat das neue »nationale Denken« eine 
Sprengkraft entfaltet, die den Lauf der jüdischen Geschichte als Ganzes verän-
dert, ja umgekrempelt hat. Das nationale Denken führte das jüdische Selbstver-
ständnis und das darauf bezogene Denken aus einem bald zweitausendjährigen 
modus interpretandi des status quo zu einer Neubetrachtung der jüdischen Lage, 
die sich nicht länger nur mit der Deutung der jüdischen Geschichte und des ge-
gebenen jüdischen Daseins begnügte, sondern dazu aufrief, diese Geschichte und 
dieses Dasein mit eigenen Kräften, wider die inneren und äußeren Ideologien, zu 
verändern und auf eine neue Grundlage zu stellen. 

Der philosophisch und literarisch prononcierteste Autor des neuen Denkens, 
Achad Haam, alias Ascher Ginzberg, hat dies in seinem epochemachenden ersten 
zionistischen Aufsatz »Nicht dies ist der Weg!« von 1892 so formuliert:  

»Nach vielen Jahrhunderten der Armut und Niedrigkeit von außen und des 
blinden Glaubens und der Hoffnung auf die Gnade des Himmels von innen 
trat in unserem Zeitalter ein neuer, folgenschwerer Gedanke in Erscheinung: 
den Glauben und die Hoffnung vom Himmel herunterzuholen und sie in le-
bendige, reale Kräfte umzusetzen; auf die Erde die Hoffnung und auf das 
Volk den Glauben zu gründen …«.2  

Das alte Tabu, dass eine Änderung des jüdischen Schicksals alleine vom Himmel 
und mittels des Messias zu erhoffen sei, wurde nun aufgegeben. Man sah jetzt 
die Chancen und Möglichkeiten, selbst in das Schicksal des jüdischen Volkes 
einzugreifen und zum Besseren zu wenden. 

 
2  Achad Haam, Nicht dies ist der Weg!, in: Achad Haam, Am Scheidewege. Gesammelte Auf-

sätze, dt. von I. Friedländer u. H. Torczyner, Berlin 1923, Bd. 1, S. 41. 



Einführung 24

Die grundlegende Veränderung im jüdischen Denken war demnach, dass die 
tatsächliche Realität des jüdischen Lebens in der Zerstreuung des Exils nun 
selbst Gegenstand der Betrachtung wurden und nicht mehr den Ausgangspunkt 
für theologische oder metaphysische Deutungen des Grundes oder der Ursachen 
des Exils bildeten – die bedrückende conditio judaica also weder als göttliche 
Strafe für eine Schuld, noch als Auswirkung metaphysischer Ereignisse verstan-
den wurde. Man wollte Schluss damit machen, mit Hilfe der Theologie die jüdi-
sche Situation als einen Preis für die »Auserwählung« zu betrachten, oder mittels 
einer Heilsgeschichte beziehungsweise der Hegelschen Geschichtsphilosophie 
die Juden als Träger einer bestimmten Mission in der Völkerwelt zu sehen,3 oder 
gar als Besitzer einer besonderen höheren Erkenntnis. Demgegenüber wurde von 
den neuen zionistischen Denkern die jüdische Lebenssituation jetzt als solche in 
ihrer Realität betrachtet und aus dieser Realität zu erklären versucht. Ein wichti-
ges Instrument dafür war die neu entstandene wissenschaftliche Soziologie, derer 
sich alle nationalen Denker bewusst oder unbewusst bedienten, allen voran 
Achad Haam. Diese soziologische Wende hat schon der Jerusalemer Philosoph 
Nathan Rotenstreich in seiner 1945 erschienenen Darstellung des modernen jüdi-
schen Denkens herausgehoben, indem er dieses moderne Denken von den älteren 
theologischen Erklärungen des jüdischen Exils abhob: 

»die typische erste Besonderheit des Nachdenkens über das Exil ist [nun] die 
Beschränkung [der Erklärungen] auf die Soziologie. Das moderne nationale 
Denken beschränkt sich darauf, das Wesen des Exils von seiner nationalen 
Seite her aufzudecken, auf das, worin es die Lebensrealität der Gesellschaft 
als Gesellschaft erkennt. […] es stellt nicht die Frage nach dem ›woher‹ des 
Exils, sondern nimmt es als Realität, als die Wirklichkeit des Volkes, in der 
es sich tatsächlich befindet. Das moderne nationale Denken versucht, diese 
Wirklichkeit von ihren Wurzeln her zu verstehen, mit dem Ziel, eine Grund-
lage für veränderndes und verbesserndes gesellschaftliches Handeln zu ge-
winnen. Das Exil ist demnach so zu beschreiben: Das Exil ist die Entfernung 
des Volkes von seinem Heimatland, ist die Zerstreuung des Volkes in der 
weiten Diaspora, ist die Fremdheit des Volkes in seiner gegenwärtigen Um-
gebung und dessen Verknechtung unter diese. All diese Grundsätze der Defi-
nition des Exils sind Elemente aus der gesellschaftlichen Wirklichkeit, die 
keinerlei Bedeutung jenseits von ihnen haben.«4 

 
3  Vgl. dazu Samson Raphael Hirsch und Abraham Geiger, Jüdisches Denken Bd. 3, S. 510–515. 

605–613. 

4  N. Rotenstreich, Ha-Machschava ha-jehudit ba-‘Et ha-ḥadascha, Tel Aviv 1945, Bd. 1, S. 161. 



Einführung 25

Trotz dieser diametral umgewendeten Neuausrichtung des jüdischen Denkens 
darf man allerdings nicht den Fehler begehen, zu behaupten, dass hier eine neue 
soziologische Realität, ein neues Volk, oder eine neue Nation geschaffen, oder 
gar erfunden worden sei, wie dies unter anderen das unsägliche Buch des israeli-
schen Historikers Shlomo Sand mit seinem reißerischen Titel Die Erfindung des 
jüdischen Volkes5 behauptet. Nicht das jüdische Volk ist hier erfunden worden, 
sondern eine innovative Weise, über die seit Jahrtausenden bestehende Volks-
gruppe nachzudenken. Diese neue Denkweise, die wie viele neue Denkansätze in 
allen Bereichen der Kultur und Wissenschaft neue Lösungen für alte Probleme 
sichtbar machte, die den bisherigen Denkweisen nicht gelungen waren, war also 
das Novum, nicht das jüdische Volk als solches. Wie schon unzählige Male in 
der langen Geschichte dieses Volkes – jeder Leser dieser Darstellung des Jüdi-
schen Denkens wird das wahrgenommen haben –, vermochten eine ganze Anzahl 
von jüdischen Denkern des 19. und beginnenden 20. Jahrhunderts, ihr eigenes 
Philosophieren von den neuesten Debatten der Zeit befruchten zu lassen und so 
das eigene Schicksal, die Lage ihres Judentums neu und präziser zu verstehen 
und daraus ihre Schlüsse zu ziehen. Sie haben nicht, ich betone dies ein weiteres 
Mal, das jüdische Volk neu erfunden, sondern sie haben das vorhandene Volk 
mit neuen Denkkategorien gesehen und beschrieben. Durch die Definition des 

 
5  S. Sand, Die Erfindung des jüdischen Volkes. Israels Gründungsmythos auf dem Prüfstand, 

Berlin 2010. Dieses Buch habe ich selbst einer eingehenden Kritik unterzogen, die man auf der 

Homepage der Scholars for Peace in the Middle East (SPME) vom 6. Juli 2010 unter dem Ti-

tel: »Geschichtsschreibung als politischer Kampf« nachlesen kann. Die wesentlichen Kritik-

punkte waren die, dass Sand, nachdem er selbst eine Mehrzahl von möglichen und im 19.–20. 

Jahrhundert verbreiteten und akzeptierten Definitionen von »Nation« vorstellt, selbst eine ei-

gene Definition von Nation vorlegt, die seinem engen politischen Programm entspricht. Mit 

dieser eigenen engen Definition will Sand alle die anderen, von seiner eigenen Definition ab-

weichenden Definitionen, die auch von den Zionisten rezipiert worden waren, vergessen ma-

chen, um dem Zionismus seine Legitimität abzusprechen. Sand behauptet wider besseres Wis-

sen, der Zionismus vertrete aus der Vielfalt der möglichen Definitionen nur ein genetisches 

Modell von Nation, welches historisch für das Volk der Juden nicht zutreffe. Um dies zu be-

weisen, trägt Sand ein breites historisches Panorama vor, das bestätigen soll, dass die Juden 

eben keine genetische Einheit bildeten, woraus folge, dass der zionistische Gründungsmythos 

auf falschen Voraussetzungen beruhe. Da Sand bei seiner historischen Darstellungen sämtliche 

anders gearteten auch von vielen Zionisten vorgetragenen nationalen Merkmale, die tief und 

fest in der jüdischen Geschichte verankert sind, ausblendet, kommt seine Darstellung einer po-

litisch und ideologisch inspirierten Geschichtsklitterung gleich. Er will für den Zionismus par-

tout keine anderen nationalen Merkmale anerkennen als solche, die er durch sein einseitiges 

Geschichtsbild glaubt widerlegen zu können. Sands Buch ist ein klassisches Beispiel national-

politisch einseitiger Mythologie, die er vorgibt hinter sich lassen zu wollen. 


	Leere Seite



