




Inhalt

Vorwort: Über die Lektüre klassischer Texte. . . . . . . . . . . . . . . . . .                 11

Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          19

Die widerlegungs-immune »Weber-These«. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    19

Der Text und seine Varianten. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              25

Teil I:Die »Große Erzählung« und die handwerkliche Sorgfalt. . . .   35

Das Problem . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        37

Das erste Kapitel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     41

Zweifelhafte Statistiken und Reminiszenzen an Bismarcks 
»Kulturkampf« . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         41

Protestantismus im Deutschen Reich um die Jahrhundertwende. . . . .    48

Das zweite Kapitel. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    55

Die (Fehl-)Konstruktion eines »Geist des Kapitalismus«. . . . . . . . . . .          55

Schmoller, Brentano, Sombart und die historische Schule der 
Nationalökonomie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      74

»Historisches Individuum« I: Benjamin Franklin –  
ein amerikanischer Aufklärer und Revolutionär. . . . . . . . . . . . . . . . .                87

Das dritte Kapitel. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     94

»Asketischer Protestantismus« ist die Antwort,  
aber was war die Frage?. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   94



8	 Max Webers unwiderlegbare Fehlkonstruktionen

»Historisches Individuum« II: War Jakob Fugger der Reiche (1459–
1525) ein Kapitalist? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   108

Zwischenbetrachtung: Was ist das Forschungsprogramm? . . . . . .     114

Das vierte Kapitel. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    128

Die calvinistische Prädestinationslehre und wie man mit der 
metaphysischen Angst lebt, die sie macht. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    128

Kirchen, Orden, Sekten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 139

»Historisches Individuum« III: Leon Battista Alberti (1404–1472)  
und Sombarts zweiter »Geist des Kapitalismus«. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  146

Das fünfte Kapitel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   151

Seelsorgerische Lebensberatung und die Kapitalbildung durch 
asketischen Sparzwang . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  151

Die Reformation im Rückblick. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            157

Das sechste Kapitel. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   163

Wissenschaftliche Erfahrungen in Amerika über den Nutzen,  
einer Sekte anzugehören, sowie Vermutungen über die Grenzen der 
Abendmahlsgemeinschaft. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                163

Zugehörigkeit und Ausgrenzung: Die Puritaner  
und ihr Gottesstaat in Massachusetts 1630–1690. . . . . . . . . . . . . . .              167

Teil II: Die Logik von historischen Zusammenhängen. . . . . . . . .        173

Fragen der historischen Begriffsbildung: Wie unterscheidet  
sich eigentlich ein »Idealtypus« von einem üblichen, also  
weniger idealen Typus?. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                175

Kausalität und Wahlverwandtschaft: Wie der Kapitalismus  
geboren wird, sich durchkämpft, sich beschafft was er braucht –  
und seine Wahlverwandtschaften pflegt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   191



	 Inhalt� 9

Der Text als Springprozession: Wie man durch starke  
Behauptungen und vorsichtige Rücknahmen zugleich populär 
wirksam und wissenschaftlich seriös ist. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    206

Teil III: Die Blockade von wissenschaftlichem Fortschritt. . . . . . .      217

Die »Troeltsch-Weber-These« und ihre Kritiker:  
Die Herren Professoren diskutieren . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      219

Hundert Jahre empirische Forschung: Widerlegungen und 
Fortführungen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      235

Geschichtskonstruktionen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                254

Was ist eigentlich so faszinierend an den Puritanern? . . . . . . . . . . . .           257

»Historisches Individuum« IV: Henry Fletcher, Margaret Carnegie,  
Sir John Clerk of Penicuik und der Geist des Kapitalismus im 
calvinistischen Schottland. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               261

Die Schicksale der »Protestantischen Ethik«: Konturen des 
Arbeitsprogramms für eine Rezeptionsgeschichte. . . . . . . . . . . . .            264

Teil IV: Die »Protestantische Ethik«  
im preußischen Fin de siècle. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            275

Der Begriffsvorrat der Zeit. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             277

Die Erfahrungen der Jahrhundertwende. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   280

Die Malaise des bürgerlichen Individuums. . . . . . . . . . . . . . . . . .                 284

Freud als Kritiker … . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 288

… und Weber als Erzieher. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             290

Das Fin de siècle in Heidelberg und Wien:  
eine Zwischenbilanz. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  293

Wirtschaft als Beruf: der verunsicherte Unternehmer  
als bürgerlicher Held . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 297



10	 Max Webers unwiderlegbare Fehlkonstruktionen

Dr. Sigmund Freud in Wien deutet eine Phantasie von 
»innerweltlicher Askese«. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               303

Literatur. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           309

A: Max Weber. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         309

B: Andere Literatur. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     311



Einleitung

Die widerlegungs-immune »Weber-These«

Kapitalismus hat zwar Aspekte eines Glaubenssystems und einer Kirche, die 
dessen Dogmen verwaltet, aber man sollte die historische Verantwortung für 
ihn nicht spezifisch dem Puritanismus zuschieben,1 wie das im Kern der 
»Weber-These« geschieht. Sobald sie über die Ungenauigkeiten der Alltags-
religiosität hinausgehen, von deren Feiertagen wir uns das Jahr gliedern las-
sen und mit deren mehr oder weniger esoterischen Ritualen manche sich das 
Bewusstsein vom Leibe halten, dass sie verkehrt leben, sind und waren Reli-
gionen tendenziell anti-kapitalistisch. Viel mehr als über einen religiös oder 
sonst unabhängig hergestellten »Geist« verfügt Kapitalismus über eine ag-
gressive Faktizität, die sich durchsetzt und ausbreitet und ihre ideologischen 
Rechtfertigungen, besonders die benötigte Arbeits- und Wirtschaftsmoral, 
selbst erzeugt. Die hat natürlich ihre besonderen Nutznießer und Betreiber, 
die sich nicht darum kümmern können, ob sie mit den aggregierten Effekten 
ihres Tuns anderen das Leben schwer machen oder den Planeten ruinieren. 
Aber das hat weder eine heroische Dimension noch eine Tragik, wie sie aus 
Webers Abhandlung gern herausgelesen werden. Die vor einem Jahrhundert 
in die Welt gesetzte und in dessen Verlauf besonders in der Soziologie ge-
pflegte Terminologie von »protestantischer Ethik« und »Geist des Kapitalis-
mus« war nie besonders glücklich und könnte allmählich verabschiedet wer-
den.

Nach dem heutigen Stand der Forschung lässt sich sagen: Es gibt keine 
spezifisch wirksame »protestantische Ethik«, hat auch historisch keine für die 
Reformation in Europa oder auch nur für die protestantischen Sekten in 
Großbritannien einheitliche gegeben. Und der »Geist des Kapitalismus«, die 
wandelbare und widersprüchliche Arbeits- und Wirtschaftsmoral dieser in-

	 1	Schon gar nicht sollte man sie dem Protestantismus und also der Reformation insgesamt 
zuschreiben, wie das der Titel von Webers Aufsatzfolge irreführend suggeriert. 



20	 Max Webers unwiderlegbare Fehlkonstruktionen

zwischen weltbeherrschenden Produktionsweise, ist nicht auf paradoxe Wei-
se aus religiösem Asketentum entstanden. Max Webers aparte Idee, Kapita-
lismus zu der unbeabsichtigten Nebenfolge von religiöser Weltabgewandtheit 
zu machen, ist zwar hübsch, aber historisch falsch. Die 1904 bis 1906 er-
schienene Reihe von Aufsätzen, die heute als »Klassiker« unter dem Titel 
»Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus« weltweit in allen 
Sprachen und auch in populären Ausgaben verbreitet ist,2 war damals in 
Deutschland – und später erst recht in den Vereinigten Staaten – Vielen 
plausibel (besonders den Protestanten), aber ihr wissenschaftlicher Wert war 
von Anfang an umstritten. Methodisch könnte man die Abhandlung ohne-
hin am ehesten als Beispiel dafür verwenden, wie man eine sozialhistorische 
Untersuchung nicht anlegen sollte. Inhaltlich wurde die »Weber-These« in 
dem Jahrhundert an Forschung, seitdem sie dem staunenden Publikum der 
vorletzten Jahrhundertwende im Wilhelminischen Deutschland präsentiert 
wurde, in praktisch allen Einzelheiten und als Gesamtaussage nicht bestätigt, 
in vielen Punkten widerlegt.

Wir könnten also ruhig die Protestantismus-Kapitalismus-Idee in den 
Archiven ablegen und zur Tagesordnung der Kritik des Kapitalismus überge-
hen, die aufregend genug ist. Die Religionssoziologie könnte sich der Frage 
widmen, was damals und im Lauf des 20. Jahrhunderts die historischen Um-
stände waren, die diese These in einer breiten Öffentlichkeit und besonders 
in den Sozialwissenschaften akzeptabel bleiben ließen. Aber Max Weber ist 
heute – und nicht zuletzt aufgrund dieser Abhandlung – der Soziologe und 
einer der unumstrittenen Gründerväter dieser akademischen Disziplin. Kein 
soziologischer Festvortrag ohne mindestens ein Weber-Zitat. Ohne wenigs-
tens ein Semester ausführlicher Beschäftigung mit Max Weber kommt nie-
mand durch ein sozialwissenschaftliches Grundstudium. Webers Begriffe 
werden als heute noch gültiges, zeitloses Vokabular der Gesellschaftstheorie 
behandelt, seine Untersuchung zum »Geist des Kapitalismus« wird als wich-

	 2	Die »Protestantische Ethik« ist die wahrscheinlich berühmteste sozialwissenschaftliche 
Untersuchung, die im 20. Jahrhundert, dem Jahrhundert der Soziologie, hervorgebracht 
wurde. Ihr Titel ist in der Öffentlichkeit geläufig und sie hat es in einer Überarbeitung 
1920 und dann in einem Doppelpass zwischen Export in die USA (seit den 1930ern) und 
Re-Import nach Deutschland (seit den 1950ern) zu einem festen Platz im Kanon der So-
ziologie gebracht. Noch berühmter ist nur Max Webers Wirtschaft und Gesellschaft – aller-
dings keine soziologische Untersuchung, sondern ein (unvollendetes) Handbuch von 
Definitionen der sozialwissenschaftlichen Grundbegriffe, wie sie zu Beginn des 20. Jahr
hunderts in Deutschland gängig waren. 



	 Einleitung� 21

tiges und immer noch aktuelles Beispiel für eine historische und »verstehen-
de« Soziologie geführt.

Im Vorwort eines Buchs zum hundertjährigen Jubiläum von »Die protes-
tantische Ethik und der ›Geist‹ des Kapitalismus« vergleicht der US-Soziolo-
ge Charles Lemert (2005) diese Aufsatzsammlung mit der ersten Formulie-
rung der speziellen Relativitätstheorie samt E=mc2 und entsprechend die 
Bedeutung Max Webers für die Sozialwissenschaften mit der von Albert Ein-
stein für die Physik. Aus Webers These zum Zusammenhang zwischen Re-
formation und Kapitalismus sind zwar keine Gegenstücke zu Atombombe 
und Weltraumfahrt entwickelt worden, sie stützt aber in populärer Vereinfa-
chung doch ein besonders in den USA verbreitetes Bewusstsein, dass (protes-
tantische) Religiosität gut sei für die Arbeitsdisziplin, aus der wiederum ka-
pitalistischer Wohlstand entstehe. Und sie beförderte die Überzeugung, dass 
der europäisch-amerikanische Westen durch seinen »Rationalismus« dem 
Rest der Welt überlegen und daher zum Export seines kapitalistischen Mo-
dells in die »unterentwickelten« Teile der Welt berechtigt, wenn nicht ver-
pflichtet sei.

Interessant ist, dass die zahlreichen Kritiken, die nicht nur die Ergebnis-
se, sondern die Logik der Begriffsbildung und des Arguments auseinander-
genommen haben, an der außerordentlichen Hochschätzung der »Weber-
These« in der Profession und beim allgemeinen Publikum nichts ändern 
konnten. Der übliche Konter zur empirischen Widerlegung eines Details 
oder zum Nachweis eines Fehlers schon in Webers Argument selbst, der in 
der Weber-Literatur immer wieder zu finden ist, besteht in der nachsichtig-
überlegenen Erläuterung, dass Weber das, was gerade widerlegt wurde, gar 
nicht behauptet habe, dass seine Theorie viel subtiler und vorsichtiger sei 
und dass die Kritik daher ins Leere gehe. Die Fortsetzung dieses Konters 
besteht in einer Reformulierung der »Weber-These«.3 In beiden Fällen wird 
den Kritikern entweder dummes (sie haben nicht aufmerksam und umfas-
send genug gelesen) oder bösartiges (sie bauen einen Weber-Strohmann auf, 
um ihn leichter abbrennen zu können) Missverstehen unterstellt. Dass so 
häufiges »Missverstehen« vielleicht am Text selbst liegen könnte, wird nicht 
angenommen. Aber tatsächlich ist die »Weber-These« so ungenau formu-
liert, dass man sie ohne Konkretisierung gar nicht empirisch untersuchen 
kann. Und, verwirrender: Sie wird an einer Stelle »stark« formuliert vorgetra-
gen oder impliziert, um dann anderswo bis zur Bedeutungslosigkeit zurück-

	 3	Ein schönes Beispiel bietet der Sammelband von Seyfarth und Sprondel (1973), in dem 
beide Herausgeber (verschiedene) Reformulierungen dieser Art bieten. 



22	 Max Webers unwiderlegbare Fehlkonstruktionen

genommen und relativiert zu werden. Nur in der ersten, provokanten Form 
hat sie Aufmerksamkeit (und Widerspruch) gefunden, in der zweiten, seriö-
sen Formulierung hätte sie niemand beachtet.4

Es gibt inzwischen ein Muster der Kritik an der »Protestantischen Ethik«, 
nach dem die Kritiker diese Widerlegungsimmunität selbst vorwegnehmen: 
Widerlegung eines auch entscheidenden Arguments könne »an der Bedeu-
tung der These nicht rütteln«. So schließen etwa Dickson and McLachlan 
(1989: 88f ) einen Aufsatz, in dem sie Weber an einem zentralen Punkt sei-
ner Argumentation ein manipuliertes Zitat nachweisen, was sie eine »doch 
eher Kavaliershaltung zu Beweisfragen« nennen, mit der überraschenden Bi-
lanz: »Klarerweise spricht Webers Fehlinterpretation … allein weder gegen 
seine Methodologie noch gegen die Gültigkeit seiner These zur protestanti-
schen Ethik.« Ähnlich zieht Kaelber (2005: 148) aus seiner ziemlich vernich-
tenden Widerlegung etlicher von Webers Interpretationen den Schluss: 
»Aber diese Kritik beschädigt nicht den inneren Zusammenhang des harten 
Kerns von Webers Argument; auch wenn seine Beispiele falsch sind, kann 
die Gesamtthese immer noch historischer Überprüfung standhalten.« Wie 
sonst lässt sich eine wissenschaftliche These widerlegen, wenn nicht durch 
solche Nachweise der Fehlinterpretation? Noch weiter geht nur die Diagno-
se von MacKinnon (1992: 243): »Tatsächlich erhöhen Webers Fehler nur 
den strahlenden Glanz seiner These …«

Auch ohne solche Bekenntnisse ist es nicht unwahrscheinlich, dass die 
»Protestantische Ethik = Geist des Kapitalismus«-Industrie auch in ihrem 
zweiten Jahrhundert weitermahlen wird, unabhängig davon, in welchen zen-

	 4	In ihrer spektakulären Fassung lautet die »Weber-These«: Die Reformation hat durch ihre 
religiösen Doktrinen als paradoxen Nebeneffekt Kapitalismus hervorgebracht. Und die 
protestantische Ethik führt zu wirtschaftlichem Erfolg in dieser Produktionsweise. – So 
grob hat das Weber nicht formuliert, aber in der Untersuchung des Zusammenhangs von 
Konfession und wirtschaftlichem Erfolg im ersten Aufsatz der »Protestantischen Ethik« 
suggeriert – wie auch die spätere Rezeption zeigt. – In der ersten Abschwächung geht es 
schon nur mehr um Calvinismus und um die kapitalistische Arbeits- und Wirtschaftsmo-
ral. In der letzten Abschwächung war der asketische Begriff von »Beruf«, wie er von einzel-
nen der dissidenten protestantischen Sekten in England (im Gegensatz zu Luther und zu 
allen evangelischen Amtskirchen) verwendet wurde, ein kleiner zusätzlicher Faktor, der 
unbeabsichtigt, sogar unter Ablehnung von weltlichen Erfolgen oder gar Profit aus wirt-
schaftlichen Aktivitäten, an einem bestimmten Ort und zu einer begrenzten Zeit (im 17. 
Jahrhundert) dazu beigetragen hat, eine kapitalistische Arbeitsmoral zu ermöglichen.

		 Hätte Weber nur die seriös abgeschwächte These veröffentlicht, wäre das einer von vielen 
Spezialbeiträgen gewesen und geblieben, den schon damals die fünf weiteren Spezialisten 
gelesen hätten und den wir, wie andere solche Beiträge, die in den Archiven verstauben, 
heute nicht mehr kennen würden. 


	9783593393100
	9783593393100
	9783593393100(1)
	Leere Seite

