




Inhalt

Einleitung . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 11

Überblick . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 11

Grundkonzeptionen . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 18

1.	 Kapitel: Klassische politische Philosophie . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 38

Anthropologie: Der Mensch als herrschaftsbedürftiges  
soziales Wesen . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 39

Ethik: Orientierung der Politik am naturnahen  
guten Leben . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 42

Rechtsphilosophie: Über die Epochen hinweg  
unveränderliche Gerechtigkeit . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 47

Legitimität der politischen Ordnung:  
Aristokratische Herrschaft . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 52

Freiheit und Gleichheit als beschränkte politische  
Ansprüche . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 58

Politische Theologie I: Verteidigung des christlichen  
Abendlandes . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 61

Reform: Veränderungen, um traditionelle Strukturen  
zu erhalten . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 64



8	 Was ist politische Philosophie?

2.	 Kapitel: Performative politische Philosophie . .  .  .  .  .  .  .  .  	 69

Anthropologie: Der Geist als Reflex des Körpers . .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 71

Ethik: Von der Normen- zur Verantwortungsethik . .  .  .  .  .  .  .  . 	 77

Rechtsphilosophie: Bedeutungsverlust der Gerechtigkeit . .  .  . 	 81

Legitimität der politischen Ordnung:  
Der Verwaltungsstaat . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 85

Freiheit und Gleichheit als scheiternde politische  
Ansprüche . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 90

Politische Theologie II: Religion im Dienst der Politik . .  .  .  .  . 	 93

Von der Reform zur Revolution . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 95

3.	 Kapitel: Normative politische Philosophie . .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 99

Anthropologie: Der Mensch als vernünftiges Wesen . .  .  .  .  .  . 	 100

Ethik: Die Orientierung der Politik an normativen  
Prinzipien . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 105

Rechtsphilosophie: Die Wiederkehr der Gerechtigkeit . .  .  .  .  . 	 114

Legitimität der politischen Ordnung: Der Rechtsstaat . .  .  .  .  . 	 121

Freiheit und Gleichheit als primäre politische Ansprüche . .  .  .  	127

Säkulare politische Theologie I: Verdrängung der  
Religion aus der Politik . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 130

Reform: Politik als normative Orientierung  
gesellschaftlicher Entwicklungen . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 133

4.	 Kapitel: Linguistische politische Philosophie . .  .  .  .  .  .  .  	 138

Anthropologie: Der Mensch als sprechendes Wesen . .  .  .  .  .  .  . 	 140

Ethik: Sprache und Normen . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 145



	 Inhalt� 9

Rechtsphilosophie: Sprache und Gerechtigkeit . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 153

Legitimität der politischen Ordnung:  
Der Konfliktstaat . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 158

Freiheit und Gleichheit als beschränkte politische  
Ansprüche . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 165

Säkulare politische Theologie II: Die sprachliche  
Wiederkehr der Religion . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 169

Reform: Sprache als Weltveränderung . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 173

5.	 Kapitel: Mediale politische Philosophie . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 178

Anthropologie: Der Mensch angesichts elektronischer  
Medien . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 180

Ethik zwischen Partikularitäten und Widerstand . .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 186

Rechtsphilosophie: Massenmedien als vierte Gewalt . .  .  .  .  .  . 	 191

Legitimität der politischen Ordnung im Virtuellen . .  .  .  .  .  .  . 	 196

Freiheit und Gleichheit als Zugang zu Information und  
Kommunikation . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 202

Säkulare politische Theologie III: Religion und Medien  
als inniges Verhältnis . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 207

Reform: Medien zwischen Beförderung und Behinderung  
von Partizipation . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 211

Nachwort . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 217

Literatur . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 219

Personenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	226





3.	 Kapitel: Normative politische 
Philosophie

Was ist politische Philosophie? Im 17. und vor allem im 18. Jahrhundert 
entsteht das dritte Grundmodell der politischen Philosophie, das weni-
ger ontologisch ausgerichtet ist, also nicht von einer Analyse des Staates 
und seinen realen Handlungsoptionen ausgeht. Stattdessen fragt es nach 
den normativ-ethischen Grundlagen des Staates und der Politik. Es ent-
steht in der Aufklärung und erlebt in der zweiten Hälfte des 20. Jahr-
hunderts eine Renaissance.

Wie schon bei Hobbes geht es der normativen politischen Philoso-
phie darum, dass sich der Staat dadurch legitimiert, dass er den Bürgern 
dient, ihre Rechte und ihr Eigentum schützt. Das bedeutet, dass der 
Bürger seinerseits gegenüber anderen und dem Staat gewisse Rechte hat, 
die der Staat nicht nur achten, sondern gewährleisten muss. Somit dient 
das Individuum nicht mehr primär dem Staat, sondern kann seine eige-
nen Interessen gegen den Staat durchsetzen. Dadurch verschärft sich die 
Aporie von Staat und Individuum. Denn jetzt sind dessen egoistische 
Neigungen legitim. Für deren Befriedigung muss der Staat sogar sorgen, 
er gerät unter Leistungsdruck und legitimiert sich dadurch, dass er indi-
viduelle egoistische Interessen absichert. Leo Strauss nennt das politi-
schen Hedonismus.

Umgekehrt werden diese Rechte des Individuums vom Staat erst ge-
sichert, so dass sich das Individuum gegenüber dem Staat nicht nur in 
einem Abhängigkeitsverhältnis befindet. Um den Anforderungen zu ge-
nügen, entwickelt der Staat unter Berufung auf das Allgemeinwohl, das 
mehr als die Summe der Einzelwohle sein soll, weiterhin den Anspruch 
eines Primats gegenüber den Individuen: Um diesen zu dienen, müssen 
sie sich dem Staat zunächst unterordnen. Mit dieser Argumentation las-
sen sich deren Rechte beschneiden und Eingriffe in das Privateigentum 
legitimieren. Insofern bleibt die Ethik in klassischen Bahnen, da sie ähn-
lich wie in der Antike in der normativen politischen Philosophie das 



100	 Was ist politische Philosophie?

Individuum der Gemeinschaft unterordnet. In der klassischen politi-
schen Philosophie bleibt der Staat der Zweck des politischen Handelns 
der Individuen. In der normativen politischen Philosophie dreht sich 
dieses Verhältnis zwar um, doch das Individuum muss dem Staat die-
nen, weil der Staat das Individuum schützen soll.

So eröffnen sich zwei Perspektiven der normativen politischen Philo-
sophie, eine liberale bzw. individualistische und eine eher gemein-
schaftsorientierte. Erstere geht von einem Primat des Individuums aus, 
obwohl dieses Primat durch den Staat gesichert werden muss. Die ande-
re, eher kommunitarisch ausgerichtete Position geht vom Primat des 
Staates gegenüber dem Individuum aus. Diese Alternativen konturieren 
sich zwischen Kant und Hegel, wobei Kant indes das Primat des Indivi-
duums durch den Allgemeinheitsanspruch der Vernunft wieder aufhebt, 
so dass sich das Individuum wie bei Hegel dem Staat unterordnen muss.

John Rawls entwickelt 1971 seine liberale politische Philosophie, die 
auf die soziale Einbindung der Menschen Rücksicht nehmen möchte, 
trotzdem schiebt sie das Individuum möglichst weit in den Vordergrund. 
Darauf antwortet eine lange Diskussion, aus der der Kommunitaris-
mus hervorgeht, der vor dem Hintergrund des protestantisch geprägten 
US-Individualismus den Einzelnen der Gemeinschaft unterordnen 
möchte. Er lässt sich in eine sozialliberale Strömung und eine konserva-
tive unterscheiden. Letztere, zu ihr gehören beispielsweise Autoren wie 
MacIntyre, passt zur klassischen politischen Philosophie. Die meisten 
Kommunitaristen zählen zur normativen politischen Philosophie.

Anthropologie: Der Mensch als vernünftiges Wesen

Was ist normative politische Philosophie? Sie argumentiert auch ontolo-
gisch oder systematisch und greift auf bestimmte anthropologische Vor-
stellungen zurück. Insofern scheint die normative politische Philosophie 
der antiken nahe zu stehen. Doch dieser Schein trügt. Denn diese Vari-
ante der modernen politischen Philosophie geht zumeist von der strik-
ten Trennung zwischen dem normativen und dem deskriptiv ontologi-
schen Bereich aus.

Denn es lässt sich aus dem, was ist oder war, nicht wie in der klassi-
schen Konzeption darauf schließen, wie es sein soll, lassen sich aus de-


	9783593396033
	9783593396033
	9783593396033(1)
	Leere Seite
	Leere Seite

