




Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 7

1.	 Von der Schwierigkeit eines Zugriffs –  
	 Methodologische Abklärungen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            9

1.1	 Zwischen den Disziplinen – Gewalt als Forschungsproblem. . . . .    9

1.2	 Gewalt – Definitionsfragen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            15

1.3	 »Notzucht« und »Mißbrauch« in Zürich –  
	 Ein Beispiel für Gewalt in Europa. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       20

1.4	 Sexualisierte Gewalt – Forschungstendenzen. . . . . . . . . . . . . . . .               27

1.5	 Gerichtsakten – Spezifische verschriftlichte Sprechhandlungen . . .  31

2.	 Vergewaltigung und Missbrauch in Zürich –  
	 Empirische Befunde. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    37

2.1	 »Notzucht« und »Mißbrauch« – Grauzonen in Medizin,  
	 Recht und Theologie. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 37

2.2	 Zug um Zug – Auf dem Weg zum Gericht. . . . . . . . . . . . . . . . .                45

2.3	 Fälle – Vieles im Dunkeln. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             58

2.4	 Frauen – Zwischen Ehrenhaftigkeit und Prostitution. . . . . . . . . .         69

2.5	 Kinder – Kleine oder keine Erwachsene?. . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  88

2.6	 »Richtige« Männer – Männer in »Not«. . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  100

2.7	 Soziales Umfeld – Strafen, mitwissen, eingreifen. . . . . . . . . . . .           109

2.8	 Prozesse im Gericht – Anklagen, verteidigen, aushandeln . . . . .    121



6	 Sexualisierte Gewalt 1500–1850

2.9	 Körper im Blick – Kaum Platz für Emotionen. . . . . . . . . . . . . .             141

2.10 Rechtes Richten – Sünde als öffentliches Ärgernis. . . . . . . . . . .          169

3.	 Für eine Historisierung der Gewalt –  
	 Programmatische Schlussfolgerungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    193

3.1	 Projekt Historisierung von Gewalt – Welches sind  
	 die Herausforderungen?. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              193

3.2	 Verständnis von Gewalt – Was macht Gewalt zu Gewalt? . . . . .    199

3.3	 Konstellationen von Gewalt – Wer handelt wie? . . . . . . . . . . . .           205

3.4	 Bedeutung von Gewalt – Worin liegt das Problem?. . . . . . . . . .         210

3.5	 Ent-/Tabuisierung von Gewalt – Wie wird Gewalt  
	 zum Thema? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      215

Quellen und Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     221

Tabellenanhang . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          235

Glossar. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 243

Sachregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             247



	 Von der Schwierigkeit eines Zugriffs� 15

kann demnach für Popitz und von Trotha nicht ungewollt sein. Damit aber 
schließen beide von vornherein aus, dass auf der individuellen Ebene Gewalt 
ein irrationales Moment beinhalten kann. Für Nedelmann hingegen muss 
Gewalt als grundsätzlich unkontrollierbar konzipiert werden, um einzube-
ziehen, dass Gewalt grenzenlos und in sich sinnlos sein kann.25 Somit 
schließt Nedelmann absurderweise aus, dass Gewalt aus rationalen Motiven 
erfolgen kann. Ein überzeugender Gewaltbegriff muss daher irrationale Mo-
mente in der Gewaltausübung berücksichtigen, ohne Gewalt jegliche Ratio-
nalität abzusprechen.

Der Gewaltbegriff, der dieser Untersuchung zu Grunde liegt, kombiniert 
– wie im folgenden Kapitel noch auszuführen bleibt – die eben vorgestellten 
soziologischen Ansätze. Gewalt wird als eine Form sozialen Handelns ver-
standen, das auch aus irrationalen Momenten heraus über die in der jeweili-
gen Gesellschaft geltenden Grundsätze menschlichen Zusammenlebens hin-
weggeht und somit die öffentliche Ordnung gefährdet. Meine Antwort auf 
die Frage, für welche Disziplinen Gewalt eine Forschungsaufgabe darstellt, 
lautet daher: Gewalt ist ein grundlegendes Element menschlicher Verhal-
tensweisen. Ihre Erforschung sollte nicht den Sozial- und Rechtswissenschaf-
ten oder anderen hier genannten Disziplinen überlassen bleiben. Gewalt ist 
auch ein historisches Phänomen und sollte deswegen ein wesentlicher Ge-
genstand historischer Forschung sein.

1.2	 Gewalt – Definitionsfragen

Tue ich jemandem Gewalt an, wenn ich etwa in einem vollen Bus durch 
kräftiges Schubsen die entsprechende Person zwinge, in den Gang zu rü-
cken, damit ich auch noch einsteigen kann? Muss ich ihr erst körperlich weh 
tun, damit mein Drängen zu Gewalt wird? Wird, was ich als legitimes Drän-
gen betrachte, möglicherweise als illegitime oder intolerable Grenzverlet-
zung empfunden? Teilen die bedrängte Person und die Umstehenden diesel-
be Vorstellung von Grenzüberschreitung?

Die enge Definition von Gewalt als illegitime körperliche Verletzung des 
Gegenübers, wie sie wenige historische Lexika anbieten,26 ist handlich und 

	 25	Vgl. Nedelmann (1997), 67, 78–80.
	 26	Vgl. Schwerhoff (2006), 787f.



16	 Sexualisierte Gewalt 1500–1850

erfüllt gute arbeitspragmatische Dienste, ist aber nur vermeintlich eindeutig. 
Wer Gewalt als illegitime Überschreitung der physischen Grenzen anderer 
begreift, kann Gewalt leicht abgrenzen. Mit Krieg, Mord, Vergewaltigung, 
Folter, Körperstrafen und Schlägerei ist das Untersuchungsfeld grob umris-
sen. Doch Gewalt ist vielschichtiger. Es ist nicht so einfach zu bestimmen, 
wo Körper und körperliche Verletzung anfängt, wo Aggression in Gewalt 
umschlägt. Reicht ein blauer Fleck für »Gewalt« aus oder muss Blut fließen?27 
Ist es keine Gewalt, wenn ich eine Person einsperre, um über sie verfügen zu 
können, ohne sie dafür körperlich anzutasten?

Kann eine illegitime physische Verletzung nicht auch toleriert werden?28 
Gewalt geschieht nicht nur mit Händen und Waffen, sondern auch mit 
Worten und Gesten. Sie verletzt nicht nur den Körper, sondern auch die 
Psyche. Sie ist nicht nur roh, sondern auch ritualisiert. Nicht umsonst defi-
nieren Überblicksdarstellungen der Psychologie, Pädagogik, Kriminologie 
oder Soziologie Gewalt als körperliche Grenzverletzung, weisen aber gleich-
zeitig darauf hin, dass Gewalt über physische Verletzung hinausgeht.29 Ich 
halte daher aus zwei Gründen einen weiter gefassten Gewaltbegriff für die 
Erforschung von Gewalt für notwendig.

Erstens erweist sich das Kriterium der körperlichen Grenze nicht als 
überzeugend. Das Problem, wo Gewalt anfängt beziehungsweise aufhört, 
stellt sich nicht erst heute, sondern sorgte auch im Zürich der Helvetik für 
Unsicherheiten. Mit der Helvetischen Verfassung von 1798 war zwar die Fol-
ter abgeschafft worden, doch belegen Nachfragen der regionalen Gerichte, 
dass damit noch längst nicht klargestellt war, was hieraus folgte. Aus der 
Erfahrung, dass die Amtleute der untergeordneten Behörden die Angeklag-
ten mit Stockschlägen zu einem Geständnis zu bewegen versucht hatten, 
verfügte der Rat als Gesetzgeber schließlich, dass »nicht nur alle bekannten 

	 27	Dies als meine Kritik an der These, das Argumentieren mit blutigen Verletzungen habe vor 
frühneuzeitlichen Gerichten dazu gedient, Gewalt als nicht rechtfertigbar zu kennzeich-
nen (vgl. Hohkamp (2003)). Dies ebenfalls zur Erwiderung auf das Plädoyer Dirk Schu-
manns (vgl. Schumann (1997), 373–375), Gewalt auf physische Erscheinungsformen 
einzugrenzen.

	 28	Zur konzeptionellen Frage der Unterscheidung zwischen gesellschaftlichen Vorstellungen 
legitimer Grenzüberschreitungen und dem Erleben von Gewalt vgl. aus ethnologischer 
Sicht: Lehmann (1994), 6–8.

	 29	Vgl. als Beispiele: Konrad (1999);Imbusch (2002);Lamnek (2000); Schneider (1994); Pils 
(2001); Reemtsma (2006); Wood (2007b); Wood (2007a). Nunner-Winkler etwa räumt 
zwar ein, dass Gewalt auch psychische Gewalt einschließe, hält aber den auf körperliche 
Gewalt begrenzten Gewaltbegriff für geeigneter, da der psychische Gewaltbegriff unein-
deutig sei. Vgl. Nunner-Winkler (2004), 55f.



	 Von der Schwierigkeit eines Zugriffs� 17

Gattungen der Folter, welche ehemals in eint und andern Orten üblich wa-
ren, sondern alle körperliche Peinigung, als Zwangmittel zu Erpreßung eines 
Geständnißes bei Nachsuchung der Verbrechen gänzlich untersagt« seien.30 
Offenbar bedurften die Untersuchungsbehörden genauerer Bestimmungen, 
um zu erkennen, wo die Grenzen zu illegitimer körperlicher Verletzung ver-
liefen.

Aus einem offeneren Gewaltbegriff folgt zweitens nicht, dass alles und 
jedes zu Gewalt deklariert wird. Wenn Gewalt als eine Normüberschreitung 
verstanden wird, die eine Gesellschaft für unerträglich hält, dann ist Gewalt 
eine Form sozialen Handelns, die konzeptionell eingegrenzt werden kann. In 
einer Gesellschaft, in der die körperliche Unversehrtheit eines Menschen kei-
ne soziale Norm ist, kann – wie in der Frühen Neuzeit – der Ehemann ver-
pflichtet sein, die Ehefrau körperlich zu »maßregeln«, ohne dass die Grenzen 
zwischen legitimer und nicht mehr tolerabler Gewalt klar wären. In Gesell-
schaften, in denen – wie dies in westlichen Industrieländern bis vor einigen 
Jahrzehnten der Fall war – dem Ehemann ein Anrecht auf notfalls mit Ge-
walt erzwungenen ehelichen Geschlechtsverkehr zugestanden wird, ent-
spricht die invasive körperliche Handlung einer sinnvollen und gesellschafts-
stabilisierenden, das heißt die Institution der Ehe begründenden Norm.31 
Die Regeln, die das Zusammenleben der Mitglieder einer Gesellschaft prä-
gen, bestimmen also, was in dieser Gesellschaft als Gewalt betrachtet wird 
oder auch nicht.

Gewalt kann als Grenzverletzung körperlicher, aber auch psychischer 
oder symbolischer Art sein und will durch tiefe Verletzung unterwerfen und 
zerstören. Die Gewaltausübenden können dabei auf ihre Opfer oder Dritte 
zielen, aber auch allein die Lust an der Gewalt im Auge haben. Gewalt ist 
jedoch nicht mit Kränkung und jeglicher Verletzung zu verwechseln.32 Eine 
Person, die bewusst oder unbewusst eine andere kränkt oder verletzt, geht 
über deren Willen und Bedürfnisse hinweg. Sie weist die andere Person ab, 
beleidigt sie, beschämt sie vielleicht auch, was sie durchaus zu ihrem Vorteil 
nutzen kann. Eine Person hingegen, die Gewalt ausübt, zielt mit den schwe-
ren Verletzungen, die sie zufügt, darauf, sich eine andere Person zu unterwer-
fen. Was eine »leichtere« und was eine »schwerere« Verletzung ist, lässt sich 
also nicht phänomenologisch daran erkennen, ob etwa Blut geflossen ist und 

	 30	K.II.41.5, Dekret Großer Rath, 23.1.1800.
	 31	Siehe Kapitel 2.3. 
	 32	Daher halte ich den Begriff der verbalen Gewalt, der jegliche sprachliche Exklusionshand-

lung einschließt (vgl. Lobenstein-Reichmann (2012)), für zu weit. 



18	 Sexualisierte Gewalt 1500–1850

Knochen gebrochen worden oder gar keine physischen Übergriffe erfolgt 
sind, sondern daran, was bei den Opfern bewirkt werden soll beziehungswei-
se bewirkt wird. Solange die Unterscheidung zwischen einer Handlung, die 
irgendwie verletzt und einer Handlung, die durch Grenzverletzung auf die 
gesellschaftlich nicht tolerierte Niederwerfung der verletzten Person zielt, 
aufrecht erhalten bleibt, solange kann der Gewaltbegriff auch andere als kör-
perliche Aspekte einschließen, ohne den Untersuchungsgegenstand aufzulö-
sen. Ein weiter, aber nicht konturloser Gewaltbegriff,33 der über die ver-
meintlichen Grenzen des Körpers hinausgeht, ist die bessere konzeptionelle 
Lösung, um dem Phänomen Gewalt gerecht zu werden.

Der offenere Gewaltbegriff hat einen zusätzlichen Vorteil. Er ermöglicht 
eine Akzentverlagerung in der Betrachtungsperspektive. Wenn Gewalt auf 
die Niederwerfung der Opfer zielt, dann steht nicht mehr so sehr die Frage 
im Zentrum, was Gewalt ist. Vielmehr lautet nun die Frage, welche Wirkun-
gen Gewalt hat beziehungsweise haben soll. Dies führt zur Grundsatzfrage, 
was Gewalt in einer Gesellschaft zu Gewalt macht. Gewalt ist nicht mehr 
eine feste, ontologische Größe, sondern eine relative Kategorie, indem be-
stimmte Verhaltensformen für eine Gesellschaft dadurch zu Gewalt werden, 
dass diese Verhaltensformen von den Mitgliedern der jeweiligen Gesellschaft 
als nicht tolerable Grenzverletzung eingeschätzt und erlebt werden.34 
Schlicht ausgedrückt: Gewalt ist, was eine Gesellschaft als Gewalt anerkennt 
– eine trivial klingende Feststellung, die so trivial nicht ist, wenn man be-
denkt, wie eindimensional die Forschung Gewalt als illegitime physische 
Grenzverletzung betrachtet.

Die einführend diskutierten Probleme der Erkenntnisinteressen verschie-
dener Disziplinen sowie des Gewaltbegriffs haben Konsequenzen für die vor-
liegende Darstellung. Ich plädiere dafür, Gewalt zu historisieren und dafür 
mit einem relativ weiten, aber dennoch begrenzten Gewaltbegriff zu arbei-
ten, der folgende Kennzeichen aufweist:

1.	 Gewalt ist grundsätzlich ambivalent. Die Rede von der Ambivalenz der 
Gewalt meint, dass eine Person eine andere massiv verletzt und damit 
grundlegende gesellschaftliche Normen überschreitet. Die Reaktionen 
auf Gewalt bestehen in der Regel darin, die verletzte Ordnung wieder-

	 33	Für einen weiten, »imaginative Gewalt« einschließenden Gewaltbegriff plädiert Maike 
Christadler, ohne allerdings – so meine Kritik – ihren weiten Gewaltbegriff theoretisch 
und empirisch einzugrenzen. Vgl. Christadler (2007).

	 34	Ähnlich hierzu das Verständnis von Gewalt als »relationaler Größe« bei Eming/Jarzebow-
ski (2008), 9. 



	 Von der Schwierigkeit eines Zugriffs� 19

herzustellen und diese dadurch zu bestätigen. Gewalt wirkt damit desta-
bilisierend und stabilisierend zugleich. Wie noch zu zeigen bleibt, laufen 
die Trennlinien zwischen Gewalt und Nichtgewalt nicht so sehr zwischen 
illegitimer violentia und legitimer potestas, sondern eher zwischen gesell-
schaftlich tolerierter und nicht tolerierter grenzverletzender Handlung.

2.	 Gewalt ist eine teils ritualisierte Form sozialen Handelns mit physischen, 
verbalen und symbolischen Mitteln innerhalb strukturell geprägter (zu-
meist asymmetrischer) Situationen. Soziales Handeln erfolgt, wie es der 
Ausdruck verdeutlicht, zwischen Mitgliedern einer Gesellschaft und 
gründet darauf, dass es bestimmten Regeln folgt, die für die Mitglieder 
dieser Gesellschaft mit bestimmten Bedeutungen versehen sind. Gewalt 
wird von Menschen und nicht von Strukturen ausgeübt und erlitten.35 
Gewalt ist nicht ein Aufeinandertreffen mehrerer Körper im Sinne biolo-
gistisch-essentialistisch gedachter Gebilde, sondern ein Interagieren min-
destens zweier Personen, von denen eine oder beide die Interaktion als 
Gewalt erleben und beschreiben.

3.	 Gewalt ist nicht eine fest definierte Größe, sondern ist ein Ausüben und 
Erfahren von Gewalt, das heißt ein soziales Handeln, das auf die Nieder-
werfung oder Zerstörung des Opfers zielt beziehungsweise diese erreicht. 
Um das Phänomen Gewalt zu erschließen, ist daher nicht die Frage, was 
Gewalt ist, zentral, sondern die Frage, was Gewalt in einer Gesellschaft 
zu Gewalt macht.

4.	 Gewaltfähigkeit und Gewaltbereitschaft mögen zwar anthropologisch 
gegeben sein, doch ist Gewalt deswegen keine universale Konstante. Viel-
mehr wandelt sich Gewalt als soziales Handeln mit der Gesellschaft, in 
der sie ausgeübt wird. Gewalt ist insofern ein historisch zu differenzieren-
des Phänomen.36

	 35	Zum Problem der historischen Erforschung individuellen Verhaltens und Handelns inner-
halb sozialer Dispositive vgl. Dinges (1997); Ulbricht (1997).

	 36	Zur programmatischen Kritik an soziobiologischen Vorstellungen von Gewalt als anthro-
pologischer Konstante vgl. Lorenz (2004). Zur Diskussion über den Beitrag evolutionärer 
Psychologie zu einer Geschichte der Gewalt vgl. Wiener (2007); Wood (2007a); Wood 
(2007b).


	9783593397207
	9783593397207
	9783593397207(1)
	Leere Seite

