


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Inhalt 

 

 

Vorwort     9 

Einleitung   11 

 

1 Definition der Grundbegriffe: Religiosität, Spiritualität und säkulare  

Weltanschauungen   21 

1.1 Der Religionsbegriff   21 

1.2 Kirchenreligiosität und alternative Spiritualitäten als eigenständige Sozialformen  

von Religion   33 

1.3 Säkulare Weltanschauungen   64 

1.4 Zusammenfassung: Panorama religiöser Orientierungen in Europa   66 

 

2 Religionssoziologische Theorien und die Erklärung alternativer Spiritualitäten   69 

2.1 Die Säkularisierungstheorie und die Erklärung alternativer Spiritualitäten   70 

2.2 Alternative Spiritualitäten aus der Perspektive der Theorie der rationalen Wahl   83 

2.3 Individualisierung der Religion und die Erklärung alternativer Spiritualitäten   94 

2.4 Zusammenfassung: Alternative Spiritualitäten im Lichte religionssoziologischer  

Theorien 117 

 

3 Das zweistufige Erklärungsmodell religiöser Orientierungen 120 

3.1 Das religiöse Bedürfnis als Grundlage der religiösen Wahl 121 

3.2 Das Modell der religiösen Wahl 130 

3.3 Gesellschaftliche Modernisierung und alternative Spiritualitäten: Kontexte der  

religiösen Wahl 158 

3.4 Zusammenfassung: Das Erklärungsmodell religiöser Orientierungen 169 

 

4 Die Verbreitung alternativer Spiritualitäten in Europa 173 

4.1 Übersicht über Operationalisierungen spiritueller Glaubensformen 175 

4.2 Auswahl der Indikatoren aus dem Religionsmodul des EVS 179 



4.3 Methode: Einführung in das latente Klassenmodell 184 

4.4 Religiöse Orientierungen in Europa: Ergebnisse des latenten Klassenmodells 193 

4.5 Validierung der latenten Klassen 230 

4.6 Zusammenfassung: Alternative Spiritualitäten als Option der religiösen Wahl  

in Europa 244 

 

5 Hypothesentest des Erklärungsmodells religiöser Orientierungen 245 

5.1 Operationalisierung 245 

5.2 Methode 265 

5.3 Ergebnisse 272 

5.4 Zusammenfassung des Hypothesentests: Wertkonflikt und religiöse Wahlfreiheit 316 

 

6 Zusammenfassung und Diskussion: Eine spirituelle Revolution in Europa? 319 

6.1 Zusammenfassung der Ergebnisse 319 

6.2 Implikationen für die religionssoziologischen Paradigmen 322 

6.3 Ausblick: Alternative Spiritualitäten in der Zukunft? 326 

 

Tabellenverzeichnis 329 

Abbildungsverzeichnis 331 

Literatur 332 

Anhang 356 

 

 

 

 

 

 

 

 



Einleitung 

 

Nach der Geburt seines ersten Sohnes erklärte der englische Nationalspieler David Beckham 

gegenüber der britischen Presse: "I definitely want Brooklyn to be christened, but I don't know into 

what religion yet." Und als Jürgen Klinsmann im Juli 2008 Trainer von Bayern München wurde, ließ 

er vier Buddhastatuen auf dem Trainingsgelände aufstellen, die dem Spiel der Mannschaft einen 

"gewissen Energiefluss" geben sollten. Sollte gerade in der Männerdomäne Fußball eine neue religiöse 

Sensibilität jenseits der christlichen Tradition Europas entstanden sein? 

Diese Interpretation wäre sicherlich im Sinne der soziologischen Autoren, die Anzeichen für eine 

Wiederkehr des Religiösen in Europa erkennen, wenn auch in neuen Formen, ganz oder teilweise 

losgelöst von der christlichen Tradition des Kontinents. Spätestens seit den fünfziger Jahren hat die 

Säkularisierungstheorie den soziologischen Blick auf Religion geprägt. Deren Hauptannahme, dass 

mit zunehmender gesellschaftlicher Modernisierung die Bedeutung von Religion und Religiosität für 

das Zusammenleben der Menschen kontinuierlich an Bedeutung verliert, wurde bis zum Ende der 

achziger Jahre nicht in Frage gestellt. Der Rückgang der Religiosität in Europa konnte in empirischen 

Studien bestätigt werden, auch wenn regionale Unterschiede bestehen. Die Gültigkeit der 

Säkularisierungsthese war zum religionssoziologischen common sense geworden. Religion wurde 

immer weniger als relevanter gesellschaftlicher Faktor angesehen. 

Diese Wahrnehmung wandelte sich in den neunziger Jahren, in denen ein neues religionsbezogenes 

Problembewusstsein entstand, zum Beispiel mit der Publikation von Huntingtons These des "Clash of 

Civilizations" (Huntington 1996), die Zivilisationen primär über ihre religiöse Tradition bestimmt. 

Spätestens mit den Anschlägen vom 11. September 2001 auf das World Trade Center in New York 

war die gesellschaftliche Bedeutung der Religion wieder in das Bewusstsein der europäischen 

Gesellschaften und der europäischen Soziologie zurückgekehrt. 

Im Mittelpunkt dieser neuen Aufmerksamkeit für die Religion steht das Konfliktpotential, das 

Religionen in der modernen Welt bergen, nicht nur durch die Konfrontation der unterschiedlichen 

Kulturkreise, wie Huntington sie beschreibt, sondern auch als Folge der Migration aus muslimischen 

Ländern in die westliche Welt (Roy 2002; 2004; Beck 2008). Insbesondere Olivier Roy hat in seinen 

Untersuchungen zum islamischen Fundamentalismus gezeigt, dass dieser sich durch eine 

Entkoppelung des Glaubens von traditionellen lokalen Kulturen auszeichnet (Roy 2006; 2008). Im 

Fundamentalismus wird der Glaube nicht mehr aus der kulturellen Tradition heraus begründet, 

sondern als Ausdruck der individuellen Frömmigkeit betrachtet. Fundamentalismus sollte deshalb 

nicht als Abwehrreaktion gegen die gesellschaftliche Moderne missverstanden, sondern als Ausdruck 

der religiösen Individualisierung verstanden werden (Beck 2008). Auf das gleiche Grundmotiv - die 

religiöse Individualisierung - wird in der Religionssoziologie, von der Öffentlichkeit weit weniger 

beachtet als die Forschung zu islamischen oder christlichen Fundamentalismen, seit den neunziger 

Jahren das Aufkommen neuer Formen des Glaubens zurückgeführt. Ausgehend von Thomas 

Luckmanns These der Privatisierung der Religion (Luckmann 1991; 1996a) werden 

Entstehungsbedingungen und Ausprägungen individualisierter Religiosität diskutiert, die mit den 

Schlagworten des Believing without Belonging (Davie 1994), des religiösen Bricolage (Hervieu-Léger 

2005) oder der Spiritualität (Knoblauch 2008a; Heelas/Woodhead 2005) beschrieben werden. Die 

Forschung zur religiösen Individualisierung weist aufgrund der unterschiedlichen 

Entstehungszusammenhänge allerdings nur wenige Berührungspunkte zur allgemeinen soziologischen 

Individualisierungstheorie auf (z.B. Beck 1986). 

 



Gemeinsam ist allen genannten Ansätzen die Kritik an der Säkularisierungstheorie, Religion auf 

kirchliche Religiosität festzulegen. Mit der gesellschaftlichen Modernisierung haben die Kirchen zwar 

an Einfluss verloren und damit hat ein Rückgang traditioneller Formen der Religiosität stattgefunden, 

der in der Umfrageforschung nachgewiesen wurde. Demgegenüber wird aber eine Zunahme 

alternativer Religiosität vermutet, die den Verlust kirchlicher Religiosität teilweise zumindest 

kompensiert (Pollack/ Pickel 2003). Im Ergebnis findet eine Pluralisierung des religiösen Feldes statt, 

ohne dass Religion für das Denken, Handeln und Fühlen der Menschen bedeutungslos wird. Die 

säkularisierungstheoretische Diagnose einer abnehmenden Bedeutung des Glaubens in Europa beruhe 

deshalb lediglich auf der Anwendung veralteter Kategorien in der Theorie und unzulänglicher 

Messinstrumente in der empirischen Forschung (Hervieu-Léger 1999: 20). Dadurch wird der 

Formwandel des Glaubens in den europäischen Gesellschaften von der Säkularisierungstheorie nicht 

erkannt. Je nach Perspektive wird argumentiert, dass Säkularisierung nie stattgefunden habe, also ein 

moderner Mythos sei (Luckmann 1980), oder dass eine "De-säkularisierung" (Berger 1999) in Europa 

stattgefunden habe. 

Auffällig ist, dass die theoretische Auseinandersetzung zwischen Säkularisierungstheorie und 

Ansätzen religiöser Individualisierung weitestgehend auf Europa beschränkt bleibt. Zwar wurde auch 

in den Vereinigten Staaten die Bedeutung individualistischer Orientierungen für den religiösen 

Wandel hervorgehoben (Bellah u.a. 1985; Roof 1993; 1984; Wuthnow 1998; 1989; Dillon/Wink 

2007). Diese wurden jedoch in erster Linie als ein verändertes Suchverhalten der Individuen 

interpretiert und nicht als Ausdruck der Entstehung neuer Formen der Religiosität. Die Abgrenzung 

kirchlicher Religiosität von alternativen Religiositäten spielt in der amerikanischen 

Religionssoziologie kaum eine Rolle. Der Grund dafür liegt in erster Linie darin, dass trotz des hohen 

gesellschaftlichen Modernisierungsniveaus Religiosität in Amerika nicht in gleichem Maße 

zurückgegangen ist wie in Europa. Im weltweiten Vergleich, darauf weisen Kritiker der 

Säkularisierungsthese immer wieder hin, ist die europäische Säkularisierung die Ausnahme und nicht 

die Regel (Davie 2006; 1999). Ein Grund für die Unterschiede zwischen der amerikanischen und den 

westeuropäischen Gesellschaften liegt in der Bedeutung, die Religion in den USA als Ausdruck des 

sozialen Status hat (Berger u.a. 2008). Bedenkt man ferner die profunde Verankerung des 

konfessionellen Pluralismus in Amerika, die im Gegensatz zu den Quasi-Monopolen der christlichen 

Kirchen in Europa steht, erklärt sich, warum alternative Glaubensformen in den Vereinigten Staaten 

nicht in Abgrenzung zu kirchlicher Religiosität verstanden werden, sondern als Ausdruck eben jenes 

religiösen Pluralismus. Da ein Säkularisierungsprozess in den Vereinigten Staaten nicht nachgewiesen 

wurde, ist das Aufkommen alternativer Religiositäten in Amerika für die Frage nach der Gültigkeit der 

Säkularisierungstheorie nur von untergeordneter Bedeutung. Aufgrund der besonderen Merkmale des 

religiösen Feldes in Europa beschränkt sich diese Untersuchung auf die Beschreibung und Erklärung 

des Aufkommens alternativer Glaubensformen in Europa. 

Insbesondere Spiritualität hat als Begriff in den letzten 15 Jahren eine außergewöhnliche Resonanz in 

der religionspsychologischen (Streib 2007; Bucher 2007; Fiorito/Ryan 2007; Temane/Wissing 2006; 

Sperling 2004; Powers u.a. 2007; Popp-Baier 2010) und religionssoziologischen (Holmes 2007; 

Knoblauch 2006; Heelas/Woodhead 2005; Knoblauch 2005; 2008b; Knoblauch/Graff 2009; 

Knoblauch 2008a; Barker 2008; Houtman/Aupers 2007; Heelas 2006a) Forschung Europas erzeugt. In 

der soziologischen Perspektive wird Spiritualität als Begriff für Formen des Religiösen verwendet, die 

außerhalb der Kirchen oder emanzipiert von den Kirchen gelebt werden (Ebertz 2005; Baier 2006). 

Die Attraktivität des Spiritualitätsbegriffs für die soziologische Forschung liegt wohl darin, dass er auf 

der einen Seite den Bezug zu transzendenten Wirklichkeiten beinhaltet, auf der anderen Seite aber von 

nicht in gleichem Maße wie Religiosität auf die Kirchen verweist. Dem Begriff der Spiritualität 

werden dabei vor allem Praktiken und Überzeugungen zugeordnet, die sich mit dem New Age (z.B. 



Okkultismus, Theosophie, Meditation) in den siebziger und achziger Jahren und der Wellness-

Bewegung (z.B. Yoga, Aromatherapie, Ayurveda etc.) der neunziger und nuller Jahre in Europa 

verbreitet haben. Ihm werden ebenfalls Anleihen aus fernöstlichen Religionen (vor allem aus dem 

Buddhismus und dem Hinduismus) zugeordnet, in selteneren Fällen auch der Neopaganismus und 

verschiedene Formen volksreligiösen Aberglaubens (Astrologie, Tarot etc.) (für eine extensive 

Übersicht vgl. Partridge 2004). In der Literatur werden diese dann als New Age-Spiritualität 

(Houtman/Mascini 2002), post-christliche Spiritualität (Houtman/Aupers 2007), mystisch esoterisches 

Milieu (Champion 1990), holistisches Milieu (Heelas/Woodhead 2005) oder spiritualities of life 

(Heelas 2008) bezeichnet. Obwohl mit jedem dieser Begriffe unterschiedliche Schwerpunkte in der 

Analyse spiritueller Glaubensformen gesetzt werden, bezeichnen sie alle einen Glauben, der ohne 

Bezug auf die traditionellen Kirchen Europas gelebt wird. 

 


	9783593397498
	9783593397498

