Pascal Siegers

ALTERNATIVE
SPIRITUALITATEN

Neue Formen des Glaubens in Europa:
Eine empirische Analyse

Akteure
und Strukturen

campus






Inhalt

Vorwort

Einleitung

1 Definition der Grundbegriffe: Religiositat, Spiritualitat und sakulare
Weltanschauungen

1.1 Der Religionsbegriff

1.2 Kirchenreligiositat und alternative Spiritualitaten als eigenstandige Sozialformen
von Religion

1.3 Sakulare Weltanschauungen

1.4 Zusammenfassung: Panorama religidser Orientierungen in Europa

2 Religionssoziologische Theorien und die Erkldarung alternativer Spiritualititen
2.1 Die Sékularisierungstheorie und die Erklarung alternativer Spiritualititen

2.2 Alternative Spiritualititen aus der Perspektive der Theorie der rationalen Wahl
2.3 Individualisierung der Religion und die Erklarung alternativer Spiritualitaten

2.4 Zusammenfassung: Alternative Spiritualitaten im Lichte religionssoziologischer
Theorien

3 Das zweistufige Erklarungsmodell religiéser Orientierungen
3.1 Das religiose Beddrfnis als Grundlage der religidsen Wahl
3.2 Das Modell der religiosen Wahl

3.3 Gesellschaftliche Modernisierung und alternative Spiritualitaten: Kontexte der
religiosen Wahl

3.4 Zusammenfassung: Das Erklarungsmodell religitser Orientierungen

4 Die Verbreitung alternativer Spiritualititen in Europa
4.1 Ubersicht tiber Operationalisierungen spiritueller Glaubensformen

4.2 Auswahl der Indikatoren aus dem Religionsmodul des EVS

11

21

21

33

64

66

69

70

83

94

117

120

121

130

158

169

173

175

179



4.3 Methode: Einflhrung in das latente Klassenmodell
4.4 Religitse Orientierungen in Europa: Ergebnisse des latenten Klassenmodells
4.5 Validierung der latenten Klassen

4.6 Zusammenfassung: Alternative Spiritualititen als Option der religiésen Wahl
in Europa

5 Hypothesentest des Erklarungsmodells religiéser Orientierungen
5.1 Operationalisierung

5.2 Methode

5.3 Ergebnisse

5.4 Zusammenfassung des Hypothesentests: Wertkonflikt und religiose Wahlfreiheit

6 Zusammenfassung und Diskussion: Eine spirituelle Revolution in Europa?
6.1 Zusammenfassung der Ergebnisse
6.2 Implikationen fir die religionssoziologischen Paradigmen

6.3 Ausblick: Alternative Spiritualitaten in der Zukunft?

Tabellenverzeichnis
Abbildungsverzeichnis
Literatur

Anhang

184

193

230

244

245

245

265

272

316

319

319

322

326

329

331

332

356



Einleitung

Nach der Geburt seines ersten Sohnes erklarte der englische Nationalspieler David Beckham
gegenuber der britischen Presse: "I definitely want Brooklyn to be christened, but I don't know into
what religion yet." Und als Jurgen Klinsmann im Juli 2008 Trainer von Bayern Miinchen wurde, lief8
er vier Buddhastatuen auf dem Trainingsgelande aufstellen, die dem Spiel der Mannschaft einen
"gewissen Energiefluss"” geben sollten. Sollte gerade in der Mannerdomane FufRball eine neue religitse
Sensibilitat jenseits der christlichen Tradition Europas entstanden sein?

Diese Interpretation ware sicherlich im Sinne der soziologischen Autoren, die Anzeichen fiir eine
Wiederkehr des Religidsen in Europa erkennen, wenn auch in neuen Formen, ganz oder teilweise
losgeldst von der christlichen Tradition des Kontinents. Spatestens seit den flinfziger Jahren hat die
Sakularisierungstheorie den soziologischen Blick auf Religion gepréagt. Deren Hauptannahme, dass
mit zunehmender gesellschaftlicher Modernisierung die Bedeutung von Religion und Religiositéat fir
das Zusammenleben der Menschen kontinuierlich an Bedeutung verliert, wurde bis zum Ende der
achziger Jahre nicht in Frage gestellt. Der Riickgang der Religiositdt in Europa konnte in empirischen
Studien bestatigt werden, auch wenn regionale Unterschiede bestehen. Die Giiltigkeit der
Sakularisierungsthese war zum religionssoziologischen common sense geworden. Religion wurde
immer weniger als relevanter gesellschaftlicher Faktor angesehen.

Diese Wahrnehmung wandelte sich in den neunziger Jahren, in denen ein neues religionsbezogenes
Problembewusstsein entstand, zum Beispiel mit der Publikation von Huntingtons These des "Clash of
Civilizations" (Huntington 1996), die Zivilisationen primar Uber ihre religidse Tradition bestimmt.
Spétestens mit den Anschldgen vom 11. September 2001 auf das World Trade Center in New York
war die gesellschaftliche Bedeutung der Religion wieder in das Bewusstsein der européischen
Gesellschaften und der europaischen Soziologie zuriickgekehrt.

Im Mittelpunkt dieser neuen Aufmerksamkeit fiir die Religion steht das Konfliktpotential, das
Religionen in der modernen Welt bergen, nicht nur durch die Konfrontation der unterschiedlichen
Kulturkreise, wie Huntington sie beschreibt, sondern auch als Folge der Migration aus muslimischen
Landern in die westliche Welt (Roy 2002; 2004; Beck 2008). Insbesondere Olivier Roy hat in seinen
Untersuchungen zum islamischen Fundamentalismus gezeigt, dass dieser sich durch eine
Entkoppelung des Glaubens von traditionellen lokalen Kulturen auszeichnet (Roy 2006; 2008). Im
Fundamentalismus wird der Glaube nicht mehr aus der kulturellen Tradition heraus begriindet,
sondern als Ausdruck der individuellen Frommigkeit betrachtet. Fundamentalismus sollte deshalb
nicht als Abwehrreaktion gegen die gesellschaftliche Moderne missverstanden, sondern als Ausdruck
der religidsen Individualisierung verstanden werden (Beck 2008). Auf das gleiche Grundmotiv - die
religiose Individualisierung - wird in der Religionssoziologie, von der Offentlichkeit weit weniger
beachtet als die Forschung zu islamischen oder christlichen Fundamentalismen, seit den neunziger
Jahren das Aufkommen neuer Formen des Glaubens zuruickgefiihrt. Ausgehend von Thomas
Luckmanns These der Privatisierung der Religion (Luckmann 1991; 1996a) werden
Entstehungsbedingungen und Auspragungen individualisierter Religiositét diskutiert, die mit den
Schlagworten des Believing without Belonging (Davie 1994), des religitsen Bricolage (Hervieu-Léger
2005) oder der Spiritualitat (Knoblauch 2008a; Heelas/Woodhead 2005) beschrieben werden. Die
Forschung zur religidsen Individualisierung weist aufgrund der unterschiedlichen
Entstehungszusammenhange allerdings nur wenige Beruhrungspunkte zur allgemeinen soziologischen
Individualisierungstheorie auf (z.B. Beck 1986).



Gemeinsam ist allen genannten Ansatzen die Kritik an der Sékularisierungstheorie, Religion auf
kirchliche Religiositat festzulegen. Mit der gesellschaftlichen Modernisierung haben die Kirchen zwar
an Einfluss verloren und damit hat ein Riickgang traditioneller Formen der Religiositét stattgefunden,
der in der Umfrageforschung nachgewiesen wurde. Demgegeniber wird aber eine Zunahme
alternativer Religiositat vermutet, die den Verlust kirchlicher Religiositét teilweise zumindest
kompensiert (Pollack/ Pickel 2003). Im Ergebnis findet eine Pluralisierung des religidsen Feldes statt,
ohne dass Religion fur das Denken, Handeln und Fihlen der Menschen bedeutungslos wird. Die
sékularisierungstheoretische Diagnose einer abnehmenden Bedeutung des Glaubens in Europa beruhe
deshalb lediglich auf der Anwendung veralteter Kategorien in der Theorie und unzulénglicher
Messinstrumente in der empirischen Forschung (Hervieu-Léger 1999: 20). Dadurch wird der
Formwandel des Glaubens in den européischen Gesellschaften von der Sakularisierungstheorie nicht
erkannt. Je nach Perspektive wird argumentiert, dass Sakularisierung nie stattgefunden habe, also ein
moderner Mythos sei (Luckmann 1980), oder dass eine "De-sakularisierung™ (Berger 1999) in Europa
stattgefunden habe.

Auffallig ist, dass die theoretische Auseinandersetzung zwischen Sékularisierungstheorie und
Ansatzen religioser Individualisierung weitestgehend auf Europa beschréankt bleibt. Zwar wurde auch
in den Vereinigten Staaten die Bedeutung individualistischer Orientierungen fur den religidsen
Wandel hervorgehoben (Bellah u.a. 1985; Roof 1993; 1984; Wuthnow 1998; 1989; Dillon/Wink
2007). Diese wurden jedoch in erster Linie als ein verandertes Suchverhalten der Individuen
interpretiert und nicht als Ausdruck der Entstehung neuer Formen der Religiositat. Die Abgrenzung
kirchlicher Religiositat von alternativen Religiositaten spielt in der amerikanischen
Religionssoziologie kaum eine Rolle. Der Grund dafur liegt in erster Linie darin, dass trotz des hohen
gesellschaftlichen Modernisierungsniveaus Religiositat in Amerika nicht in gleichem MaRe
zuriickgegangen ist wie in Europa. Im weltweiten Vergleich, darauf weisen Kritiker der
Sékularisierungsthese immer wieder hin, ist die europdische Sakularisierung die Ausnahme und nicht
die Regel (Davie 2006; 1999). Ein Grund flr die Unterschiede zwischen der amerikanischen und den
westeuropdischen Gesellschaften liegt in der Bedeutung, die Religion in den USA als Ausdruck des
sozialen Status hat (Berger u.a. 2008). Bedenkt man ferner die profunde Verankerung des
konfessionellen Pluralismus in Amerika, die im Gegensatz zu den Quasi-Monopolen der christlichen
Kirchen in Europa steht, erkldrt sich, warum alternative Glaubensformen in den Vereinigten Staaten
nicht in Abgrenzung zu kirchlicher Religiositat verstanden werden, sondern als Ausdruck eben jenes
religiosen Pluralismus. Da ein Sédkularisierungsprozess in den Vereinigten Staaten nicht nachgewiesen
wurde, ist das Aufkommen alternativer Religiositaten in Amerika fur die Frage nach der Gultigkeit der
Sakularisierungstheorie nur von untergeordneter Bedeutung. Aufgrund der besonderen Merkmale des
religiésen Feldes in Europa beschrankt sich diese Untersuchung auf die Beschreibung und Erkldrung
des Aufkommens alternativer Glaubensformen in Europa.

Insbesondere Spiritualitat hat als Begriff in den letzten 15 Jahren eine auBergewodhnliche Resonanz in
der religionspsychologischen (Streib 2007; Bucher 2007; Fiorito/Ryan 2007; Temane/Wissing 2006;
Sperling 2004; Powers u.a. 2007; Popp-Baier 2010) und religionssoziologischen (Holmes 2007;
Knoblauch 2006; Heelas/Woodhead 2005; Knoblauch 2005; 2008b; Knoblauch/Graff 2009;
Knoblauch 2008a; Barker 2008; Houtman/Aupers 2007; Heelas 2006a) Forschung Europas erzeugt. In
der soziologischen Perspektive wird Spiritualitat als Begriff fiir Formen des Religitsen verwendet, die
auflerhalb der Kirchen oder emanzipiert von den Kirchen gelebt werden (Ebertz 2005; Baier 2006).

Die Attraktivitat des Spiritualitatsbegriffs fir die soziologische Forschung liegt wohl darin, dass er auf
der einen Seite den Bezug zu transzendenten Wirklichkeiten beinhaltet, auf der anderen Seite aber von
nicht in gleichem MaRe wie Religiositat auf die Kirchen verweist. Dem Begriff der Spiritualitat
werden dabei vor allem Praktiken und Uberzeugungen zugeordnet, die sich mit dem New Age (z.B.



Okkultismus, Theosophie, Meditation) in den siebziger und achziger Jahren und der Wellness-
Bewegung (z.B. Yoga, Aromatherapie, Ayurveda etc.) der neunziger und nuller Jahre in Europa
verbreitet haben. Thm werden ebenfalls Anleihen aus ferndstlichen Religionen (vor allem aus dem
Buddhismus und dem Hinduismus) zugeordnet, in selteneren Fallen auch der Neopaganismus und
verschiedene Formen volksreligiosen Aberglaubens (Astrologie, Tarot etc.) (fur eine extensive
Ubersicht vgl. Partridge 2004). In der Literatur werden diese dann als New Age-Spiritualitat
(Houtman/Mascini 2002), post-christliche Spiritualitat (Houtman/Aupers 2007), mystisch esoterisches
Milieu (Champion 1990), holistisches Milieu (Heelas/Woodhead 2005) oder spiritualities of life
(Heelas 2008) bezeichnet. Obwohl mit jedem dieser Begriffe unterschiedliche Schwerpunkte in der
Analyse spiritueller Glaubensformen gesetzt werden, bezeichnen sie alle einen Glauben, der ohne
Bezug auf die traditionellen Kirchen Europas gelebt wird.



	9783593397498
	9783593397498

