




Ordnungen religiöser Pluralität



UlrichWillems ist Professor für Politikwissenschaft an der Universität Münster.
Astrid Reuter ist wissenschaftliche Geschäftsführerin des Centrums für

Religion und Moderne (CRM) an der Universität Münster.
Daniel Gerster ist dort wissenschaftlicher Mitarbeiter.

Schriftenreihe »Religion und Moderne«

Band 3

Herausgegeben im Auftrag des Centrums für Religion und Moderne (CRM) der Westfälischen
Wilhelms-Universität Münster von Thomas Großbölting, Detlef Pollack,

Barbara Stollberg-Rilinger und Ulrich Willems

Wissenschaftlicher Beirat

Thomas Bauer, Matthias Casper, Marianne Heimbach-Steins, Mouhanad Khorchide,
Judith Könemann, Hans-Richard Reuter, Perry Schmidt-Leukel, Martina Wagner-Egelhaaf,

Hans Joas (Berlin) und Hugh McLeod (Birmingham)



Ulrich Willems/Astrid Reuter/Daniel Gerster (Hg.)

Ordnungen
religiöser Pluralität

Wirklichkeit – Wahrnehmung – Gestaltung

Campus Verlag
Frankfurt/New York



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbiblio-

grafie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet unter http://dnb.d-nb.de abrufbar.

ISBN 978-3-593-50343-1 Print
ISBN 978-3-593-43410-0 E-Book (PDF)
ISBN 978-3-593-43554-1 E-Book (EPUB)

Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung ist ohne
Zustimmung des Verlags unzulässig. Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen, Übersetzungen,

Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.
Copyright © 2016 Campus Verlag GmbH, Frankfurt am Main
Umschlaggestaltung: Campus Verlag GmbH, Frankfurt am Main

Umschlagmotiv: Wegweiser zu den Gebetsräumen am Flughafen Frankfurt am Main
© Daniel Gerster, Berlin

Satz: Campus Verlag GmbH, Frankfurt am Main
Druck und Bindung: CPI buchbücher.de, Birkach

Printed in Germany

www.campus.de

Gedruckt mit freundlicher Unterstützung des Exzellenzclusters »Religion und Politik in den
Kulturen der Vormoderne und der Moderne« an der Westfälischen Wilhelms-Universität Münster

aus Mitteln der Exzellenzinitiative des Bundes und der Länder



Inhalt

Ordnungen religiöser Pluralität. Eine Einleitung . . . . . . . . . . . . . . 9
Daniel Gerster/Astrid Reuter/UlrichWillems

I. Wirklichkeit und Wandel religiöser Pluralität in
historischer Perspektive

Wie viel Pluralismus kann sich eine Religion leisten?
Zum Umgang mit religiöser Vielfalt im Alten Israel . . . . . . . . . . . . 53
Rainer Albertz

Organisierter Pluralismus. Vereins-, Stadt- und Reichsreligion
im antiken östlichen Mittelmeerraum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 73
Benedikt Eckhardt

Prozesse religiöser Pluralisierung und Depluralisierung
im normannisch-staufischen Königreich Sizilien:
Das Problem der Ambiguität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 101
Benjamin Scheller

»Miteinander trotz und in der Trennung«: Das Zusammenleben
von Protestanten und Katholiken in Augsburg, 1648–1806 . . . . . . 127
Étienne François

Religion und amerikanischer Pluralismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 143
Michael Hochgeschwender



6 Inhalt

›Religiöser Pluralismus‹ im Kaiserreich? Konfessionelle Koexistenz
und Konflikt in der Kulturkampfzeit in begriffs- und sozial-
geschichtlicher Perspektive . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 183
Olaf Blaschke

The Pluralism of Everyday Life: Religion in England from
the Victorian Era to the 21st Century . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 225
Hugh McLeod

Warum sich die deutsche Gesellschaft mit religiöser Vielfalt
so schwer tut – eine (zeit-)historische Erkundung . . . . . . . . . . . . . . 245
Thomas Großbölting

II. Wahrnehmung und Reaktion unterschiedlicher
Religionskulturen auf religiöse Pluralität

Moderner Katholizismus und religiöser Pluralismus:
Von der Abwehr zur Versöhnung – und wieder zurück? . . . . . . . . . 271
Karl Gabriel

Pluralismus als protestantisches Prinzip . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 297
Christian Polke

Religiöse Pluralität in zeitgenössischen islamischen Diskursen.
Konkurrierende Ansätze und ihre Konsequenzen in der Praxis . . . . 321
Menno Preuschaft

Pluralität zwischen Inklusion und Grenzziehung: Responsa zu
jüdisch-nichtjüdischen Ehen als Spiegel religiöser Vielfalt
im gegenwärtigen amerikanischen Judentum . . . . . . . . . . . . . . . . . 345
Regina Grundmann

Der Hinduismus – eine pluralistische Religion? . . . . . . . . . . . . . . . 377
Perry Schmidt-Leukel



Inhalt 7

Das Harmoniemodell religiöser Pluralität in China . . . . . . . . . . . . 399
Joachim Gentz

III. Aktuelle Debatten um die Gestaltung religiöser Pluralität

Religiöse Paralleljustiz im Rechtsstaat? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 439
FabianWittreck

Religiöse Akteure in der Öffentlichkeit. Kirchliche
Positionierungen und Interessenvertretung unter Bedingungen
von Pluralität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 495
Judith Könemann

Religiöse Pluralität als Herausforderung: Öffentlicher Rundfunk
zwischen Krise und Neudefinition . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 523
Tim Karis

Zur Pluralisierung religiöser Identität(en) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 553
Christel Gärtner

Religionspolitische Konstellationen und wissenschaftsethische
Folgerungen im Zusammenhang mit der Etablierung von Zentren
für Islamische Theologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 581
Arnulf von Scheliha

Interkulturelle Perspektiven auf den Umgang mit religiöser
Vielfalt: Grundlinien der aktuellen politiktheoretischen Debatte
zum Säkularismus in Indien . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 601
Ulrike Spohn

American Civil Religion in a Multipolar World . . . . . . . . . . . . . . . 631
Thomas Banchoff



8 Inhalt

Danksagung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 651

Abkürzungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 652

Autorinnen und Autoren . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 656



Ordnungen religiöser Pluralität.
Eine Einleitung
Daniel Gerster/Astrid Reuter/UlrichWillems

Das Stichwort ›religiöse Pluralität‹ ist in aller Munde. Die aktuellen öffentli-
chen Debatten sind vielfach von der Annahme getragen, dass die Vielfalt von
Religionen ein spezifisch modernes Phänomen sei. Historische Forschungen
fördern gleichwohl ein anderes Bild zutage. Religiöse Pluralität erscheint da-
rin nicht als Novum der Religionsgeschichte. Sie findet sich in antiken Kul-
turen ebenso wie im häufig als monolithisch-christlich gezeichneten euro-
päischen Mittelalter. Wie aber unterscheidet sich die Wirklichkeit religiöser
Pluralität in der Antike von der Gegenwartslage? Wie nahmen und nehmen
unterschiedliche Religionskulturen religiöse Pluralität wahr? Wie verhalten
sich die verschiedenen religiösen Weltvorstellungen und Lebensführungen
zu nicht-religiösen, säkularen Welt- und Lebensmodellen? Und wie wirkt
sich schließlich der historischeWandel vonWirklichkeit undWahrnehmung
auf die Gestaltung(smöglichkeiten) von Ordnungen religiöser Pluralität aus?
Die Beiträge des vorliegenden Sammelbandes gehen diesen Fragen nach. Sie
nehmen exemplarisch Sondierungen in verschiedenen Epochen, Regionen
und Religionskulturen vor und ordnen die Entwicklung von Wirklichkeit,
Wahrnehmung und Gestaltung religiöser Pluralität in die jeweiligen sozial-
kulturellen, rechtlichen, politischen und ökonomischen Kontextbedingun-
gen ein. Die Beiträge sind überwiegend hervorgegangen aus zwei Ringvor-
lesungen, die der Exzellenzcluster ›Religion und Politik in den Kulturen der
Vormoderne und der Moderne‹ derWestfälischenWilhelms-Universität Münster
in den Wintersemestern 2010/11 und 2012/13 zu den Themen ›Integration
religiöser Vielfalt‹ sowie ›Religiöse Vielfalt. Eine Herausforderung für Poli-
tik, Religion und Gesellschaft‹, letztere in Kooperation mit dem Centrum
für Religion und Moderne, durchgeführt hat; einige Autorinnen und Autoren
konnten zusätzlich gewonnen werden.

Der vorliegende Band fächert das Thema ›Ordnungen religiöser Plurali-
tät‹ in drei Teile auf. Im ersten Teil wird eine – bis in die Antike zurückrei-
chende – historische Perspektive auf die Wirklichkeit religiöser Pluralität,



10 Daniel Gerster/Astrid Reuter/Ulrich Willems

ihre Wahrnehmung und Gestaltung eröffnet. Anhand von historischen Tie-
fenbohrungen wird gefragt, wie viel Pluralität sich Gesellschaften und Reli-
gionen von der Antike über das Mittelalter bis ins 20. Jahrhundert ›leisten‹
wollten – und geleistet haben – und welche Pfadabhängigkeiten sich daraus
für den gegenwärtigen Umgang mit religiöser Pluralität ergeben. Darüber
hinaus unternehmen einige der Beiträge in diesem Abschnitt Suchbewegun-
gen, um Spuren verschütteter religiöser Vielfalt in der (europäischen) Reli-
gionsgeschichte aufzufinden. Im zweiten Teil richtet sich der Blick auf den
Umgang mit religiöser Vielfalt im Horizont verschiedener Religionskultu-
ren. Angesichts der Bandbreite religiöser Phänomene in globalgeschichtli-
cher Perspektive bleiben die hier vorgenommenen Sondierungen notwen-
digerweise Einzelbeispiele. Einblicke geben die Beiträge unter anderem in
den Umgang mit religiöser Pluralität in der Geschichte Chinas sowie in die
Herausforderungen, denen sich Hinduisten angesichts der Vielfalt des re-
ligiösen Lebens ausgesetzt sehen. Darüber hinaus geben sie Auskunft über
zeitgenössische islamische Diskurse zum Thema und nehmen die sich wan-
delnden Antworten auf religiöse Pluralität im Judentum und in verschiede-
nen christlichen Konfessionen in den Blick. Der dritte Teil schließlich ist der
Frage gewidmet, wie die religionskulturelle Gegenwartslage in ihrer histori-
schen Prägung gestaltet werden kann und sollte. Die Beiträge fokussieren in
ihrer Mehrheit die aktuelle Situation in Deutschland, werfen vereinzelt aber
auch einen Blick darüber hinaus. Sie untersuchen unter anderem, wie die
verschiedenen gesellschaftlichen Funktionsbereiche – das Recht, die Politik,
die Medien, die Wissenschaft – die religiöse Vielfalt verarbeiten, und fragen,
wie religiöse Pluralität gesellschaftlich akzeptiert wird und welche Konse-
quenzen die Pluralisierung für die Herausbildung religiöser Identitäten hat.

1. Wirklichkeit und Wandel religiöser Pluralität in
historischer Perspektive

Keine historische Epoche wird im Allgemeinen weniger mit religiöser Plu-
ralität assoziiert als das europäische Mittelalter. Stattdessen ist das Bild, das
sich viele von der Zeit zwischen der Mitte des ersten Jahrtausends und den
Jahren um 1500 machen, noch immer von der Vorstellung einer einheitli-
chen christlichen Kulturlandschaft geprägt. Sie wird beherrscht von einer
allmächtigen katholischen Kirche, die sämtliche Bereiche des Religiösen



Ordnungen religiöser Pluralität. Eine Einleitung 11

durchdringt und deren Päpste, Bischöfe und Priester bisweilen in die Macht-
bereiche der weltlichen Herrscher ausgreifen. Obwohl weitverbreitet, ist in-
zwischen hinlänglich bekannt, dass ein solches monolithisches Mittelalter-
bild keineswegs der historischen Realität entspricht. Vielmehr spiegeln sich
darin unterschiedliche Vorstellungen, die sich die Menschen seit jeher, ins-
besondere aber im 19. und frühen 20. Jahrhundert, von der Epoche gemacht
haben und die meist in einem engen Verhältnis zum Verständnis der eigenen
Gegenwart standen und stehen.1 Die Dekonstruktion holzschnittartiger und
häufig düsterer Mittelaltervorstellungen hat in den letzten Jahrzehnten das
Wissen über die religiöse Landschaft in dieser Epoche enorm erweitert – und
zu der Erkenntnis geführt, dass sie viel diverser war als landläufig bekannt.
So kann einerseits nachgewiesen werden, dass das mittelalterliche Christen-
tum in sich sehr vielgestaltig war, und zwar nicht nur aufgrund unterschied-
licher regionaler Ausprägung. Insbesondere für das 11. und 12. Jahrhundert
lässt sich darüber hinaus eine Pluralisierung von Gemeinschaftsformen und
Praktiken feststellen, die unter anderem in der cluniazenischen Reformbe-
wegung markant zum Ausdruck kam.2 Zusätzlich zur inneren Pluralität des
europäischen Christentums nehmen neuere Mittelalterstudien die Existenz
verschiedener religiöser Gruppen und Vorstellungen in den Blick und fragen
nach den Begegnungssituationen zwischen ihnen.3 Neben der Grenze von
westlich-lateinischem und östlich-orthodoxem Christentum bietet sich hier
die Beschäftigung mit der jüdischen Minderheit und mit dem Islam imMit-
telmeerraum an. Im vorliegenden Sammelband ordnet sich der Beitrag von
Benjamin Scheller in die Reihe solcher Untersuchungen ein, der nach dem
Umgang mit religiöser Pluralität von Christen, Juden undMuslimen im nor-
mannisch-staufischen Königreich Sizilien fragt. Er legt dabei eine »dialek-
tische Wechselbeziehung zwischen religiöser Pluralität und ihrem Nieder-
gang« (121) frei.

Der skizzierte Perspektivenwechsel ermöglicht nicht nur eine neue
Sichtweise auf das europäische Mittelalter. Er legt zugleich offen, worauf
es allgemein ankommt, wenn heutzutage in historischen Arbeiten nach der

1 Grundlegende Überlegungen der deutschen Mediävistik zur Konstruktion und Dekon-
struktion von historischen wie gegenwärtigen Mittelaltervorstellungen bieten: Althoff
(Hg.) 1992 und Oexle 1997, 307–364. DasThema wurde in jüngerer Zeit unter anderem
von der Geschichtsdidaktik wieder aufgegriffen, vgl. Buck/Brauch (Hg.) 2011. Für die
internationale Perspektive vgl. u. a. Geary/Klaniczay (Hg.) 2013.

2 Vgl. Auffarth 2009, 193–218. Eine theoretische Durchdringung des Themas unternahm
zuletzt: Steckel 2013, 307–351.

3 Vgl. u. a. Borgolte 2006.



12 Daniel Gerster/Astrid Reuter/Ulrich Willems

Rolle von Religion in Gesellschaft und Politik gefragt wird. An vorders-
ter Stelle steht dabei, vorhandene Meistererzählungen wie die von einem
›düsteren‹ und religionseinheitlichen Mittelalter in Frage zu stellen und
dadurch neue Interpretationsfreiräume zu schaffen. Zu warnen ist in die-
sem Zusammenhang freilich davor, ›das Kind mit dem Bade auszuschüt-
ten‹ und beispielsweise religiöse Pluralität vom vormaligen »Sonderfall« zum
»religionsgeschichtliche[n] Normalfall« zu erklären.4 Verbunden mit der De-
konstruktion herkömmlicher Großnarrative ist die Erweiterung der metho-
dischen Zugänge. In der Geschichtswissenschaft sind diesbezüglich in den
vergangenen Jahrzehnten zahlreiche Vorschläge gemacht worden, die es er-
lauben, die Pfade einer reinen Höhenkammerzählung zu verlassen. Zu nen-
nen wären unter anderem die sozialhistorische Herangehensweise, die die
Gesellschaft als Ganzes zu vermessen versucht, indem sie verschiedene so-
ziale Gruppen und übergeordnete Strukturen analysiert. Ein solcher Zu-
gang verhindert, religiöse Phänomene nur anhand von Elitendiskursen zu
beschreiben. Mit dieser Absicht erforschen auch die verschiedenen kulturge-
schichtlichen Ansätze alltägliche Semantiken und Praktiken und fragen, wie
durch diese Sinn erzeugt wurde und wird.5 Im Rahmen von Untersuchun-
gen religiöser Pluralität ermöglichen sie folglich Antworten auf die Fragen zu
geben, inwiefern diese wahrgenommen und ob sie beispielsweise als Chan-
ce oder Herausforderung verstanden wurde. Sowohl die sozial- als auch die
kulturhistorischen Herangehensweisen verweisen schließlich auf eine dritte
Ebene, auf die es bei aktuellen historischen Untersuchungen zur Rolle von
Religion ankommt: die Quellenauswahl. Wenn es auch bei älteren Epochen
im Unterschied zur Neuzeit unwahrscheinlich sein dürfte, dass neue Quel-
len gefunden werden, so zeigen gerade auch einige Beiträge des vorliegenden
Sammelbandes, wie vorhandene Bestände durch neue Fragestellungen und
eine veränderte Perspektive neu erschlossen werden können.

Der Paradigmenwandel, den die historische Forschung in der Frage re-
ligiöser Pluralität für das Mittelalter vollzogen hat, hinterfragte nicht nur
langgehegte simplifizierte und linear-teleologisch verlaufende Modernisie-
rungsvorstellungen. Er schuf zugleich in allen an der Religionsforschung be-
teiligten Disziplinen eine neue Sensibilität für die vorgelagerte Epoche der
Antike. Dabei ist religiöse Pluralität bereits in der Zeit der griechischen Po-
lis ein bekanntes und auch von den Zeitgenossen reflektiertes Phänomen.

4 Kippenberg/von Stuckrad 2003, 145–162, Zitate 152 und 161.
5 Vgl. u. a. Hölscher 2009.



Ordnungen religiöser Pluralität. Eine Einleitung 13

Und auch in der römischen Zeit sind sich überlagernde religiöse Phäno-
mene von städtischen Kulten, subkutanen Missionsbewegungen und staat-
lichen Einheitsbestrebungen zu beobachten. Sie sind der historischen Zunft
seit ihrer frühen Auseinandersetzung mit der Antike bekannt.6 Aktuelle For-
schung zu dieser Epoche hat daher nicht nach dem ›Ob‹ religiöser Plurali-
tät zu fragen, sondern lokale Schwerpunkte und zeitliche Verlaufsmodelle
auszumachen. Einen solchen Versuch unternimmt in diesem Band Benedikt
Eckhardt, der in seinem Beitrag anhand von Organisationsformen privater
Vereine Konjunkturen religiöser Pluralität in griechischen Städten von der
Zeit des Hellenismus bis in die Spätantike (ca. 300 v.Chr bis 300 n.Chr.)
diskutiert. Er macht deutlich, dass mit den verstärkten staatlichen Durch-
griffs- und Einheitsbemühungen im 3. nachchristlichen Jahrhundert diese
an Boden verloren, und schlussfolgert daraus einen fundamentalen Rück-
gang religiöser Pluralität zu dieser Zeit. Indem er für seine Studie auf soziolo-
gische Überlegungen Niklas Luhmanns zurückgreift, verdeutlicht Eckhardt
zugleich die Spannweite der oben angemahnten Methodenerweiterung. Ei-
nen neuen Quellenzugriff präsentiert dagegen der Beitrag von Rainer Al-
bertz, der zumal unsere häufig auf die griechisch-römische Antike verengte
Sicht durch Einblicke in die Geschichte des alten Israels erweitert. Durch die
Untersuchung hebräischer Personennamen, die in den meisten Fällen einen
Gottesbezug aufweisen, gelingt es ihm, das Nebeneinander von offizieller
(Staats-)Religion und Familienreligion aufzudecken. Albertz zeigt dabei,
dass religionsinterne Pluralität toleriert wurde, solange sie nicht die staat-
liche Einheit bedrohte. Konsequenterweise kam es in Folge äußerer Bedro-
hungen Israels zu Versuchen, die religionsinterne Pluralität einzuschränken.

Von ›bedrohten Ordnungen‹7 lässt sich auch mit Blick auf die Herr-
schaftsgebilde der Frühen Neuzeit sprechen, die häufig als die entscheidende
Periode für die Ausformung verschiedener Muster religiöser Pluralität in der
westlichen Moderne angesehen wird.8 Tatsächlich haben Reformation und
konfessionelle Spaltung sowie die mit ihnen einhergehenden religionspoliti-
schen Konflikte die Gesellschaften Europas vor religionspluralisierende He-

6 Vgl. einführend Linke 2014.
7 Zum Begriff vgl. auch die Beiträge des Sonderforschungsbereichs 923 ›Bedrohte Ord-
nungen‹, der von der DFG seit 2011 an der Eberhard Karls-Universität Tübingen geför-
dert wird, vgl. https://www.uni-tuebingen.de/forschung/forschungsschwerpunkte/son-
derforschungsbereiche/sfb-923/ueberblick.html (27.11.2015).

8 Vgl. Willems 2012, 244.



14 Daniel Gerster/Astrid Reuter/Ulrich Willems

rausforderungen von bis dahin ungewohntem Ausmaß gestellt.9 Folge war
eine recht unüberschaubare Gemengelage, die von den Zeitgenossen nicht
länger als interne Pluralität einer christlichen Religion wahrgenommen wur-
de, die man aus der Zeit davor schon kannte. Stattdessen führte die Heraus-
bildung eigener Konfessionsverständnisse von Katholiken, Lutheranern, Re-
formierten und anderen christlichen Gruppierungen dazu, dass diese als
eigene religiöse Entitäten begriffen wurden. Versuche, diese Trennung ge-
waltsam rückgängig zu machen, konnten in Deutschland letztlich – wenn
auch nicht vollständig – durch den Westfälischen Frieden von 1648 beendet
werden. Inwiefern das Verhältnis gerade zwischen Katholiken und Protestan-
ten auch über diese Grundsatzvereinbarung hinaus ein alltäglicher Aushand-
lungsprozess war, verdeutlicht Étienne François anhand der Geschichte der
Stadt Augsburg von der Mitte des 17. bis zum Beginn des 19. Jahrhunderts.
Kulturelle und symbolische Abgrenzungsvorgänge der Konfessionen lassen
sich dabei nicht nur in theologischen und amtskirchlichen Akten nachwei-
sen, sondern finden sich auch in der Alltagskultur, beispielsweise der Klei-
der- und Namenswahl. Indem François jedoch neben den konfliktiven Mo-
menten auch Ausgleichsmechanismen für ein friedliches Zusammenleben
aufzeigt, gelingt es ihm, die ›Augsburger Verhältnisse‹ als ein erfolgreiches
Beispiel moderner Ordnungen religiöser Pluralität darzustellen. Ein weiteres
Exempel, das in dieser Frage heutzutage gerne als Modell herangezogen wird,
sind die USA. Ihrer Geschichte nimmt sich der Beitrag vonMichael Hochge-
schwender in diesem Sammelband an. Dabei macht er deutlich, dass sich der
heute häufig als ein, wenn nicht dasWesensmerkmal der US-amerikanischen
Gesellschaft gefeierte Pluralismus letztlich ebenfalls erst herausbilden muss-
te. Entgegen landläufiger Meinung war gerade in der frühen Zeit die Konfes-
sion häufig ein entscheidender Identitätsmarker und religiöse Pluralität bis
in das 19. Jahrhundert keine Normalität.

Insgesamt erweist sich der Übergang vom 18. in das 19. Jahrhundert für
den transatlantischen Raum als eine Periode fundamentaler Umbrüche.
Sie brachte mit Blick auf das Verhältnis von Religionen und Gesellschaften
letztlich die Grundlagen für ein fast zwei Jahrhunderte gültiges Ordnungsre-
gime hervor. Zu beobachten sind dabei verschiedeneTransformationsprozes-
se: Zum einen, und das wird im Allgemeinen am ehesten wahrgenommen,
ist seit circa der Mitte des 18. Jahrhunderts eine zunehmende und öffent-

9 Zur Konfessionalisierungsthese vgl. u. a. Schilling 2009. Eine kritische Diskussion und
Erweiterung findet sich u. a. bei: Klueting 2003 und von Greyerz u. a. (Hg.) 2003. Ab-
lehnend gegenüber diesem Narrativ vgl. Hölscher 2005.



Ordnungen religiöser Pluralität. Eine Einleitung 15

lich vorgetragene Kritik an den Kirchen und ihrer Verankerung im Ancien
Régime zu beobachten. Sie führte – auch, aber nicht nur infolge der Fran-
zösischen Revolution – zu einer Zurückdrängung des kirchlichen Einflusses
aus zahlreichen Bereichen des öffentlichen Lebens. Zugleich, und das wird
meist nur unzureichend wahrgenommen, ist für diesen Zeitraum ein mas-
siver Rückgang von praktizierter Religiosität, zumindest im Kontext tradi-
tioneller Kirchlichkeit, zu verzeichnen.10 Indikatoren wie Gottesdienstbesu-
che und die Publikation religiöser Literatur zeigen für fast fünf Jahrzehnte
einen Abschwung, der erst in den 1830er Jahren gestoppt und zum Teil wie-
der ausgeglichen werden konnte. In der Folge, so ist richtig beobachtet wor-
den, haben sich die christlichen Kirchen neu erfunden.11 Dass sie dennoch
auch danach weiterhin vor gewaltigen Herausforderungen standen, ist un-
verkennbar: Zu denken wäre hier etwa an die Konkurrenz, der die Kirchen
bis weit ins 20. Jahrhundert durch neue totalitäre Welterklärungsmodelle
ausgesetzt waren, oder Globalisierungstendenzen, die auf vielfältige Weise
zu einer religiösen Pluralisierung beigetragen haben. Hugh McLeod schildert
diese Entwicklungen in seiner Studie zum religiösen Leben in England vom
ausgehenden 19. Jahrhundert bis heute. Seine Beobachtungen werden er-
gänzt durch den Beitrag vonOlaf Blaschke, der nach religiösen Konfliktlinien
im deutschen Kaiserreich fragt, um festzustellen, dass trotz der geschilderten
grundstürzenden Umwälzungen traditionelle konfessionelle Gegensätze zu-
nächst nicht an Bedeutung verloren haben.

Inwiefern diese Feststellung auch für eine Beschreibung der heutigen re-
ligiösen Situation noch immer Gültigkeit besitzt, darf aufgrund neuerer Stu-
dien zur Entwicklung von Religion seit der Mitte des 20. Jahrhunderts in
Frage gestellt werden.12 Tatsächlich ist für die letzten Jahrzehnte diesbezüg-
lich erneut ein fundamentaler Wandel in vielen Ländern Europas, aber auch
darüber hinaus, zu beobachten. Neben anhaltenden Abbruchtendenzen gilt
es hier auch, einzelne Wachstumsphänomene und eine gesteigerte Pluralität
zu erklären.13 Auf diese jüngeren Wandlungsprozesse und die aus ihnen re-
sultierenden gesellschaftlichen, politischen und religionsverfassungsrechtli-
chen Herausforderungen geht im vorliegenden Band aus historischer Sicht
Thomas Großbölting ein. Er schildert mit Blick auf Deutschland, wie sich die
religiöse Landschaft von den 1950er Jahren bis heute verändert hat. Die von

10 Vgl. Hölscher 1990, 595–630 und ders. (Hg.) 2001.
11 Vgl. Schlögl 2013.
12 Vgl. u. a. Großbölting 2013.
13 Vgl. Pollack/Rosta 2015.



16 Daniel Gerster/Astrid Reuter/Ulrich Willems

ihm herangezogenen Zahlen belegen deutlich den Rückgang von etablierter
Kirchlichkeit bei gleichzeitiger Säkularisierung und Pluralisierung der Ge-
sellschaft. Aus diesem sozialen Wandel ergeben sich nach Großbölting nicht
nur Anfragen an die verschiedenen Religionsgemeinschaften, vielmehr sieht
er die deutsche Gesellschaft als Ganzes in die Pflicht genommen. Insbeson-
dere das Verhältnis von Staat und religiösen Gemeinschaften gelte es ange-
sichts der Veränderungen zu überprüfen und gegebenenfalls neu zu ordnen.
Damit eröffnet Großbölting ein Fragen- und Themenfeld, das nicht zuletzt
in den Beiträgen des dritten Teils dieses Sammelbandes noch einmal aufge-
griffen wird, die sich mit aktuellen Fragen von religiöser Pluralität und deren
Herausforderung auseinandersetzen.

2. Wahrnehmung und Reaktion unterschiedlicher
Religionskulturen auf religiöse Pluralität

Im zweiten Teil des vorliegenden Bandes wird der Blick auf die Frage gerich-
tet, wie verschiedene Religionskulturen mit der Pluralität von Religionen
umgehen und in der Vergangenheit umgegangen sind. Wie wird diese Plu-
ralität im religiösen Feld selbst wahrgenommen und verarbeitet? Weisen die
verschiedenen religiösen Traditionen aus sich heraus verschiedene Grade der
Offenheit gegenüber alternativen Heilsangeboten sowie gegenüber nicht-
religiösen, säkularen Lebenshaltungen auf? Oder bestimmen die sozialen,
ökonomischen oder politischen Kontextfaktoren, die rechtlichen Konstella-
tionen, die kulturellen Prägungen und historischen Muster, wie Religionen
auf Pluralisierungsprozesse reagieren? Verschiedene Religionen haben in der
Vergangenheit verschiedene Vorstellungen von der richtigen, der guten, der
gottgefälligen Ordnung religiöser Pluralität entwickelt. Aber auch innerhalb
von Religionsgemeinschaften konkurrieren unterschiedliche Vorstellungen
davon, wie mit religiöser Pluralität umzugehen ist, welche – eventuell auch
religiösen – Praktiken des Umgangs Glaubende verschiedener Religionen
miteinander pflegen dürfen, können und sollen. Auch theologisch wurde
und wird die religiöse und weltanschauliche Pluralität als Herausforderung
wahrgenommen. Erheben Religionen exklusive Wahrheitsansprüche gegen-
über alternativen Religionen und ihren Heilsvorstellungen und gestehen die-



Ordnungen religiöser Pluralität. Eine Einleitung 17

sen lediglich widerwillig ein Existenzrecht zu?14 Neigen sie zu einer inklusi-
vistischen Vereinnahmung der religiösen Konkurrenz, deren Vorstellungen
und Praktiken lediglich als alternative Ausdrucksgestalten der gleichwohl
einen Wahrheit toleriert werden? Oder anerkennen sie verschiedene Wahr-
heitsansprüche und wertschätzen diese für die eigene Wahrheitssuche? Im
Laufe der Zeit hat sich der Umgang mit der Herausforderung, vor die sich
die Religionen durch die religiöse Vielfalt gestellt sehen, gewandelt. Es ist
deshalb zu untersuchen, was diesen Wandel jeweils in Gang gesetzt hat. Die
Beiträge des zweiten Teils stehen im Horizont dieser Fragen. Sie erheben
nicht den Anspruch auf Vollständigkeit, sondern nehmen lediglich exem-
plarische Sondierungen in verschiedenen Religionskulturen, zu verschiede-
nen Zeiten und in verschiedenen Regionen der Welt vor.

Der Beitrag von Karl Gabriel zeichnet den langen Weg der katholischen
Kirche im Umgang mit religiöser Pluralität nach, der von strikter Ablehnung
über widerwillige Akkomodation und die auf dem Zweiten Vatikanischen
Konzil schließlich autoritär vollzogene Versöhnung reicht, die jedoch seither
sowohl seitens des Lehramtes immer wieder in Frage gestellt als auch in der
kirchlichen Praxis unterlaufen wird. Zwar hat sich die katholische Kirche in
ihrer in der Schlussphase des Konzils 1965 verabschiedeten Erklärung Dig-
nitatis Humanae (1965) zu einer theologischen Fundierung der Religions-
freiheit durchgerungen, indem sie diese mit der Würde der menschlichen
Person als Geschöpf Gottes begründete. Diese theologische Grundentschei-
dung aber – die, wie Gabriel darlegt, auf Druck der kirchlichen Peripherien
gegenüber der römischen Zentralgewalt zustande kam – hat sie in der Folge
nicht daran gehindert, in ihrem ekklesiologischen Selbstverständnis an einer
heilsexklusiven Position festzuhalten, wie sie etwa in der päpstlichen Erklä-
rung Dominus Jesus (2000) zum Ausdruck kommt.

Der Katholizismus steht für den Anspruch, die Vielfalt, auch und gerade
die interne Vielfalt, der Einheit unterzuordnen, wenn nicht zu opfern. Die-
ses katholische Prinzip der (kontrollierten und reglementierten) ›Vielfalt in
der Einheit‹ hat der Protestantismus aufgebrochen, ja gleichsam zum Prinzip
der ›Einheit in der Vielfalt‹ umgekehrt. Christian Polke sieht im Pluralismus
das protestantische Prinzip und beschäftigt sich in seinem Beitrag mit des-
sen theologischer Herkunft und den konkurrierenden Deutungsangeboten.
Im vorliegenden Band nicht thematisiert werden ökumenische Initiativen als

14 Vgl. zur Frage der Toleranz in geistesgeschichtlicher Tiefenschärfe: Forst 2003; ferner in
diesem Zusammenhang die Studien von Schmidt-Leukel 2013a und ders. 2013b.



18 Daniel Gerster/Astrid Reuter/Ulrich Willems

Versuche, die konfessionelle Pluralität innerhalb des Christentums zu gestal-
ten oder auch zu überwinden. Auch der Umgang der orthodoxen Kirchen
mit der Pluralität des Religiösen wird nicht behandelt. Ebenso wenig werden
Bemühungen um den christlich-jüdischen oder den christlich-islamischen
Dialog oder den Trialog der drei ›abrahamitischen‹ Religionen in den Beiträ-
gen thematisiert.

Zur Sprache kommt hingegen die hochaktuelle Frage, wie religiöse Plu-
ralität im zeitgenössischen Islam verarbeitet wird. Menno Preuschaft unter-
sucht konkurrierende Ansätze im Umgang mit religiöser Pluralität – vor
allem mit innerislamischer Pluralität – in der gegenwärtigen arabisch-isla-
mischen Welt.15 Er zeigt, wie sich ausgehend von den fundamentalen islami-
schen Glaubensüberzeugungen des strikten Monotheismus sowie der Uner-
schaffenheit des Korans frühzeitig eine innerislamische Vielfalt entwickelte,
der über viele Jahrhunderte mit theologischer wie alltagspraktischer »Am-
biguitätstoleranz« (Thomas Bauer) begegnet wurde.16 Im gegenwärtigen is-
lamischen Diskursfeld hat diese wenig Resonanzraum. In der öffentlichen
Wahrnehmung drängt sich der pluralitätsfeindliche salafistische Diskurs
nach vorne. Doch gibt es, wie Preuschaft zeigt, durchaus (teils eher politisch
motivierte, teils genuin theologische) Bemühungen, die Pluralitätstoleranz
des Islams zu erweisen und zu stärken.

Dass religiöse Vielfalt zu ganz praktischen Herausforderungen führen
kann, zeigt der Beitrag von Regina Grundmann, die Gutachten jüdischer
Gelehrter zu Fragen der ›Mischehe‹, der Ehe also zwischen einem jüdischen
und einem nicht-jüdischen Partner, im zeitgenössischen amerikanischen Ju-
dentum untersucht. Stets eng an ihre Quellen angelehnt, zeigt Grundmann
darin nicht nur auf, vor welche religiös-theologische Herausforderung die
religiöse Pluralität sowie die Koexistenz von religiösen und nicht-religiösen
Bürgerinnen und Bürgern eine minoritäre Religionsgemeinschaft wie das
Judentum in den USA stellt. Indem sie rekonstruiert, wie die verschiede-
nen Richtungen in der jüdischen Religionsgemeinschaft der USA mitein-
ander um die Frage der Mischehe und damit um das Verhältnis der jüdi-
schen Religion zur modernen Gesellschaft ringen, zeigt sie auch die interne
Pluralität des amerikanischen Judentums auf. Dass die Frage der ›Mischehe‹
nicht nur für minoritäre religiöse Gemeinschaften brisant sein kann, wird
deutlich, wenn man sich vergegenwärtigt, dass – wenn auch unter anderen

15 Vgl. dazu weiter Krämer 2011.
16 Vgl. Bauer 2011.



Ordnungen religiöser Pluralität. Eine Einleitung 19

theologischen Voraussetzungen – in den fünfziger und sechziger Jahren des
20. Jahrhunderts ganz ähnliche Debatten auch in der katholischen Kirche in
Deutschland geführt wurden.17

Mit den Beiträgen von Perry Schmidt-Leukel und Joachim Gentz wird der
Fokus von den konkurrierenden monotheistischen Offenbarungsreligionen
Judentum, Christentum und Islam – deren Fähigkeit zur Akzeptanz religiö-
ser Pluralität seit den vieldiskutierten Thesen des Ägyptologen Jan Assmann
über das Monotheismen inhärente Gewaltpotenzial grundsätzlich in Frage
gestellt scheint18 – hin zu vermeintlich selbstverständlich pluralitätsoffe-
nen religiösen Formationen verschoben. Perry Schmidt-Leukel stellt in sei-
nem Beitrag den ›guten Ruf‹ des Hinduismus als ›pluralistische Religion‹ par
excellence auf den Prüfstand. Dazu differenziert er zunächst drei mögliche
Bedeutungen der Qualifikation des Hinduismus als ›pluralistisch‹: eine de-
skriptive (nach der der Hinduismus vielzählige religiöse Lehren, Praktiken et
cetera vereint) sowie zwei sowohl deskriptive als auch präskriptive (der ers-
ten zufolge anerkennt der Hinduismus alle internen religiösen Traditionen,
der zweiten zufolge auch andere Religionen als gleich gültig und gleichwer-
tig). In einem historischen Rückblick sowie mit Blick auf die Gegenwarts-
lage problematisiert Schmidt-Leukel sodann den Charakter des Hinduismus
als ›pluralistische Religion‹. Joachim Gentz beschäftigt sich mit verschiede-
nen historischen ›Harmoniemodellen‹ im Umgang mit religiöser Plurali-
tät in China, indem er zentrale Texte der drei großen religiösen Traditionen
in China (Konfuzianismus, Daoismus und Buddhismus) sowie kaiserliche
Schriften untersucht. Er argumentiert, dass diese zwar relativ erfolgreich ver-
mochten, das religiöse Konfliktpotential zu entschärfen, zeigt jedoch, dass
die verbreitete Vorstellung, diese ›Harmonie‹ basiere auf einer synkretisti-
schen Vermischung der verschiedenen religiösen Traditionsstränge oder ihrer
wechselseitigen Tolerierung, in die Irre geht. Die ›Harmonie‹ komme viel-
mehr, so die These von Gentz, durch eine Zuordnung der verschiedenen Re-
ligionen in einem hoch differenzierten Klassifikationssystem zustande, das
von einem außenstehenden autoritären politischen Machtzentrum gelenkt
werde. Gentz kommt deshalb zu dem Schluss, dass die von ihm untersuch-
ten Harmoniemodelle religiöser Pluralität in China religiöse Pluralität »regu-
lieren ohne pluralistisch zu sein« (430).

17 Vgl. Bendikowski 2001. Es ist jedoch zu beachten, dass es in diesen Debatten um
›Mischehen‹ zwischen katholischen und evangelischen Partnern und Partnerinnen ging,
nicht um ›Mischehen‹ zwischen Christen und Nicht-Christen.

18 Zur breiten Debatte vgl. stellvertretend Assmann 2003 sowie Schieder 2011.



20 Daniel Gerster/Astrid Reuter/Ulrich Willems

Nur am Rande zur Sprache kommt in den Beiträgen die Herausforderung,
die sich für Religionen durch die wachsende Konkurrenz nicht-religiöser, sä-
kularer ›Angebote‹ im religiösen Feld ergibt. Die Fragen, die sich damit ver-
knüpfen, werden teilweise im dritten Teil des Bandes in den Blick genommen.

3. Aktuelle Debatten um die Gestaltung religiöser Pluralität

In der Bundesrepublik Deutschland wie in den meisten anderen west-
europäischen Ländern sind spätestens zu Beginn der 1990er Jahre die
etablierten Ordnungen religiöser Pluralität unter Druck geraten. Das zeigt
die Vielzahl religionspolitischer und religionsrechtlicher Konflikte in den
letzten 25 Jahren, die Fragen des Umgangs mit religiöser Pluralität betreffen.
In diesen Konflikten ging es zum einen um die gleichberechtigte Integrati-
on eingewanderter religiöser Traditionen in die jeweilige religionspolitische
Ordnung. In der Bundesrepublik standen hier vor allem die Forderungen
von Muslimen nach Zugang zum Religionsunterricht an öffentlichen Schu-
len oder zum Status einer Körperschaft des öffentlichen Rechts im Fokus.
Des Weiteren ging es um den Umgang mit Elementen religiöser Lebensfüh-
rung und Riten. Hier bildeten vor allem das islamische Kopftuch, die Burka
und andere Formen der Kopf- und Körperbedeckung im Islam, aber auch
Schächten, Beschneidung und Speisevorschriften Gegenstände des Streits.
Schließlich gab es auch Kontroversen über die Sicht- und Hörbarkeit des
Islam im öffentlichen Raum, die sich am Bau von Moscheen, der Höhe von
Minaretten und dem Ruf des Muezzins entzündet haben. Diese Konfliktge-
schichte spiegelt sich auch auf der Ebene individueller Einstellungen wie-
der. So sind inzwischen 65 Prozent der westdeutschen und 59 Prozent der
ostdeutschen Bundesbürger der Auffassung, dass die zunehmende religiöse
Vielfalt eine Ursache von Konflikten ist. Der Islam wird dabei in besonde-
remMaße als bedrohlich wahrgenommen.19 Zwischen knapp der Hälfte und

19 Pollack/Müller 2013, 35–38; Pickel 2013, 28–29; Hafez/Schmidt 2015, 16. Zudem fällt
die Skepsis gegenüber dem Islam in der Bundesrepublik, aber etwa auch in der Schweiz
und in Spanien deutlich größer aus als in anderen westeuropäischen Ländern wie Frank-
reich oder Großbritannien; vgl. Pollack u. a. 2014; Pickel 2013, 29; Hafez/Schmidt 2015,
17. Die praktische Kehrseite dieser Skepsis sind die zunehmenden Diskriminierungs-
erfahrungen von Muslimen. Vgl. dazu den ersten europäischen Islamophobie-Bericht:
Bayrakli/Hafez (Hg.) 2016.


	Leere Seite

