




Korrektive Gerechtigkeit



Nikolai Blaumer promovierte im Fachbereich Philosophie der Ludwig-Maxi-
milians-Universität München und ist als Referent in der Abteilung Kultur des 
Goethe-Instituts tätig.



Nikolai Blaumer

Korrektive Gerechtigkeit
Über die Entschädigung historischen Unrechts

Campus Verlag
Frankfurt/New York



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbiblio-
grafie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet unter http://dnb.d-nb.de abrufbar. 

ISBN 978-3-593-50498-8  Print
ISBN 978-3-593-43273-1  E-Book (PDF)

Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung ist ohne 
Zustimmung des Verlags unzulässig. Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen, Übersetzungen, 
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.
Copyright © 2015 Campus Verlag GmbH, Frankfurt am Main
Umschlaggestaltung: Campus Verlag GmbH, Frankfurt am Main  
Druck und Bindung: CPI buchbücher.de, Birkach
Gedruckt auf Papier aus zertifizierten Rohstoffen (FSC/PEFC).
Printed in Germany

www.campus.de



 

Inhalt 

Dank ......................................................................................................................... 7 
 

Einleitung ................................................................................................................. 9 

 

I. Ein philosophischer Schadensbegriff ............................................................ 19 
§ 1 Schäden und Interessen .................................................................................. 22 
§ 2 Interessen und die Möglichkeit ihrer Objektivierung ....................................... 25 
§ 3 Interessenbeeinträchtigungen ........................................................................... 31 
§ 4 Interessen und die Begründung von moralischen Rechten ................................. 35 
§ 5 Eingriff in und Verletzung von Rechten ........................................................ 45 
§ 6 Die Idee kollektiver Rechte ............................................................................ 48 
§ 7 Kollektive Rechte I – Der ontologische Status von Gruppen ........................... 50 
§ 8 Kollektive Rechte II – Der moralische Status von Gruppen ........................... 53 

 

II. Entschädigungsansprüche und Historisches Unrecht .............................. 59 
§ 9 Korrektive Gerechtigkeit und Ansprüche auf Entschädigung .......................... 60 
§ 10 Entschädigungsansprüche als sekundäre Rechte ........................................... 65 
§ 11 Entschädigungsansprüche und diachrone Identität ........................................ 69 
§ 12 Die historische Auflösung von Rechten ......................................................... 75 
§ 13 Exkurs Eigentumstheorie I – Vorstaatliche Begründung von Eigentum ...... 78 
§ 14 Exkurs Eigentumstheorie II – Die Autorität positiver Normensysteme ...... 84 
§ 15 Generationenübergreifende Ansprüche auf Entschädigung ............................ 93 

 

III. Überlebende Pflichten ............................................................................... 106 
§ 16 Über das Tot-Sein .................................................................................... 109 
§ 17 Das Argument überlebender Interessen ..................................................... 111 
§ 18 Das Argument posthumen Verlusts ......................................................... 116 
§ 19 Das Symmetrie-Argument ........................................................................ 118 
§ 20 Das Autonomie-Argument ...................................................................... 120 
§ 21 Das Ante-Mortem-Argument .................................................................. 122 



6 K O R R E K T I V E  G E R E C H T I G K E I T  

§ 22 Überlebende Kompensationspflichten ......................................................... 125 
 
IV. Verantwortung und Moralische Haftung ............................................... 129 

§ 23 Kausale Verantwortung und Moralische Haftung ..................................... 131 
§ 24 Verantwortung, Fahrlässigkeit und Haftung ............................................ 135 
§ 25 Verschuldensunabhängige Haftung ........................................................... 140 
§ 26 Entscheidungen und Kollektives Handeln ................................................. 145 
§ 27 Kollektives Handeln I – Stellvertretende Handlungen ............................... 147 
§ 28 Kollektives Handeln II – Gemeinsame Handlungen ................................. 151 
§ 29 Kollektive generationenübergreifende Haftung ............................................ 158 

 

V. Entschädigungspflichten ............................................................................. 165 
§ 30 Der residuelle Charakter von Entschädigungspflichten .............................. 166 
§ 31 Entschädigung und die Wiederherstellung von Gleichheit .......................... 171 
§ 32 Entschuldigung und Entschädigung .......................................................... 176 
§ 33 Entschuldigungen I – Entschuldigungen aus Reue .................................... 180 
§ 34 Entschuldigungen II – Entschuldigungen aus Bedauern ............................ 184 
§ 35 Erinnerung historischen Unrechts ............................................................. 189 
§ 36 Grenzen der Entschädigung ...................................................................... 195 

 

Literatur ............................................................................................................... 198 
 



 

Dank 

Die Entstehung einer philosophischen Dissertation bedeutet Jahre zurück-
gezogener Arbeit. Dennoch wäre diese Doktorarbeit nicht möglich gewe-
sen ohne den Austausch, den Ansporn und die Kritik, wie ich sie in den 
vergangenen Jahren erfahren habe.  
 
Großer Dank gilt meinem Doktorvater Herrn Prof. Julian Nida-Rümelin 
für die teilnahmsvolle Betreuung meines Dissertationsprojekts, für sein 
Vertrauen und die Unterstützung in den Jahren der Mitarbeit an seinem 
Lehrstuhl. Ebenso möchte ich mich bei Frau Prof. Elif Özmen für wert-
volle Impulse, aufmerksame Korrekturen und ihre Ermutigung als Be-
treuerin bedanken.  
 
Wichtige Anregungen verdanke ich auch Prof. Gabriel Motzkin und Prof. 
Avishai Margalit in Jerusalem, ebenso Dr. Christine Bratu, Georgios Kara-
georgoudis und den Teilnehmenden des Philosophischen Kolloquiums 
von Prof. Nida-Rümelin in München. Meinen Kollegen des Goethe-Insti-
tuts Simone Lenz, Hans-Georg Thönges und Dr. Andreas Ströhl danke ich 
für den Freiraum und die Förderung, die ich genossen habe.  
 
Christina Vogel danke ich von Herzen für ihren Zuspruch und die Geduld 
in den schwierigen Phasen der Promotionszeit. Nicht vergessen sei meine 
Familie, zu allererst meine Mutter Gudela Blaumer und mein Vater Stephan 
Blaumer. Diese Arbeit sei ihnen gewidmet. 
 

München, im Mai 2015 
Nikolai Blaumer 

 





 

Einleitung 

Die vergangenen Jahre waren eine Zeit politischer Umbrüche. Plätze mit 
Namen wie Maidan, Tahrir oder Taksim wurden zum Sinnbild des Wider-
stands. In Demonstrationen brachten Zehntausende ihren Willen nach 
politischer Veränderung zum Ausdruck. Aller Emphase und Ausdauer des 
Widerstands zum Trotz, scheinen die durch die Proteste angestoßenen 
politischen Entwicklungen vielerorts in Grabenkämpfen zu münden, wie 
sie schon am Anfang der Demonstrationen standen. So schrieb der ägypti-
sche Politikexperte Hafez Ghanem im August 2013, drei Jahre nach Be-
ginn der Proteste in Kairo:1  

»Calls for revenge can be heard all over Egypt. […]. The minimum level of con-
sensus that is needed to put in place new democratic institutions would be hard to 
achieve under current circumstances. […]. The real question is whether Egyption 
society wants national reconciliation.«  

Entwicklungen wie in Ägypten machen deutlich: Solange das öffentliche 
Klima vergiftet ist, alte Rechnungen offen bleiben und sich die Spirale von 
Gewalt und Gegengewalt weiterdreht, bleibt der Weg einer gemeinsamen 
Zukunft verstellt. Verfahrene politische Situationen dieser Art werfen die 
Frage auf: Wie ist es unter den Bedingungen zurückliegenden Unrechts 
möglich, sich auf einen einvernehmlichen Umgang mit der Vergangenheit 
zu verständigen, langwährende Konflikte beizulegen und Gerechtigkeit 
wiederherzustellen?  

In der wissenschaftlichen Diskussion um den politischen Umgang mit 
zurückliegendem Unrecht spielen die beiden Begriffe Transitional Justice und 
Intergenerationelle Gerechtigkeit eine zentrale Rolle. Wurde der Begriff Transi-
tional Justice zunächst vor allem in der angelsächsischen rechtswissen-
schaftlichen Literatur verwendet, so avancierte er in den vergangenen Jah-

—————— 
 1 Hafez Ghanem, Egypt Needs Truth and Reconciliation, 16.08.2013, http://www.broo 

kings.edu/research/opinions/2013/08/16-egypt-democracy-truth reconciliation-ghanem 



10 K O R R E K T I V E  G E R E C H T I G K E I T  

ren auch in der Philosophie und den Sozialwissenschaften zum Leitbegriff 
für Gerechtigkeitskonzeptionen, die sich mit normativen Antworten auf 
das Unrecht gescheiterter, repressiver Regime beschäftigen.2 Transitional 
Justice steht heute für all jene Ansätze, die sich mit Verständigung und 
Anerkennung historischen Unrechts, der Geltung von Rechtsnormen im 
Übergang zwischen Systemen, der Frage rückwirkender Rechtssprechung, 
der Autorität ungerechten Rechts oder der Rechtfertigung von Entschädi-
gungsansprüchen und Wiedergutmachungspflichten beschäftigen.3 

Im Rahmen der vorliegenden Arbeit werde ich mir lediglich einen Teil-
bereich transitionaler Gerechtigkeit vornehmen. Aristoteles hat ihn in der 
Nikomachischen Ethik als den Bereich der korrektiven Gerechtigkeit bezeich-
net. Zu ihm gehört die Frage, welche ethischen Anforderungen sich an 
Entschädigung als Ausgleich zurückliegender Schäden stellen: Unter wel-
chen Bedingungen kann eine Person oder ein Kollektiv in moralischer 
Hinsicht geltend machen, einen Schaden oder ein Unrecht erlitten zu ha-
ben? Wie lange und unter welchen ethischen Voraussetzungen bleiben 
Entschädigungsansprüche bestehen? Wem kann Verantwortung für Ent-
schädigung zugeschrieben werden – lediglich jenen, die ein Unrecht verur-
sacht haben, die moralische Verantwortung tragen, oder auch anderen 
Individuen oder Mitgliedern von Kollektiven? Und schließlich: Welche 
Form sollte Entschädigung annehmen, um Gerechtigkeit wiederherzustel-
len? 

Führt man sich vor Augen, welche Entschädigungsfälle die politische 
Diskussion heute bestimmen, so stellt man fest, dass es dabei nicht selten 
um Sachverhalte geht, in denen sowohl jene Individuen, die ein Unrecht 
ursprünglich erlitten, als auch Personen, die für die Entstehung jenes Un-
rechts unmittelbar verantwortlich waren, nicht mehr leben.4 Ein besonders 

—————— 
 2 Vgl. Ruti Teitel, Transitional Justice Genealogy. Für einen Überblick zur philosophischen 

Debatte vgl. den Artikel Transitional Justice von Nir Eisikovitz in der Stanford Encyclo-
pedia of Philosophy, 04.04.2014, http://plato.stanford.edu/entries/justice-transitional/ 

 3 Auch in der politischen Praxis hat sich der Begriff Transitional Justice sukzessive etab-
liert. In einer Veröffentlichung aus dem Jahr 2011 bezeichnet der Generalsekretär der 
Vereinten Nationen folgende justizielle und nicht justizielle Prozesse und Mechanismen 
als Teil von Transitional Justice: »prosecution initiatives, facilitating initiatives in respect 
of the right to truth, delivering reparations, institutional reform and national consulta-
tions.« Siehe: Guidance Note of the Secretary-General: United Nations Approach to Transitional 
Justice, 24.05.2015, http://www.unrol.org/doc.aspx?d=2957 

 4 Hier ist der zweite oben genannte Begriff – intergenerationelle Gerechtigkeit – zentral. 
Einen guten Überblick zur philosophischen Debatte um generationenübergreifende Ge-
rechtigkeit bietet Lukas Meyer mit seinem Artikel Intergenerational Justice, Stanford 



 E I N L E I T U N G  11  

prominenter Fall sind etwa die in den vergangenen Jahren laut gewordenen 
Reparationsforderungen Griechenlands, die sich auf während der deut-
schen Besatzungszeit 1941–1944 erlittenes Unrecht beziehen. Die griechi-
sche Regierung taxierte die Summe ihrer Forderungen für beschlagnahmtes 
Gold, geraubte Geldwerte, zerstörte Handelsschiffe sowie Schäden an 
Wirtschaft und Infrastruktur unlängst auf 269,5 Milliarden Euro.5  

Das Beispiel Griechenlands macht deutlich, dass Fragen korrektiver 
Gerechtigkeit keineswegs dadurch obsolet werden, dass Personen, die von 
historischem Unrecht unmittelbar betroffen sind, versterben. Gerade in 
einer Zeit, in der letzte Opfer deutscher Kriegsgewalt ableben, ist die De-
batte um Entschädigung in verschiedenen europäischen Staaten neu ent-
brannt.6 Nachfahren von Opfern verstehen sich dabei oftmals als Erben 
der Ansprüche ihrer Vorfahren. Und auch Deutsche, deren Eltern und 
Großeltern während des Nationalsozialismus Unrecht in die Welt gebracht 
haben, sehen sich weiterhin in der Verantwortung.7 Bundespräsident 
Gauck äußerte sich dazu kürzlich wie folgt: »Wir sind ja nicht nur die, die 
wir heute sind, sondern auch die Nachfahren derer, die im Zweiten Welt-
krieg eine Spur der Verwüstung in Europa gelegt haben – unter anderem in 
Griechenland, worüber wir beschämend lange wenig wussten.« Und er 
fügte hinzu: »Es ist richtig, wenn ein geschichtsbewusstes Land wie unseres 
auslotet, welche Möglichkeiten von Wiedergutmachung es geben könnte.« 

Steht die Frage korrektiver Gerechtigkeit im Zentrum einer Vielzahl 
politischer Auseinandersetzungen, so zielt dieses Buch nicht auf eine Un-
tersuchung historischer Einzelfälle. Es soll nicht darum gehen, einzelne 
Entschädigungsforderungen als gerechtfertigt oder ungerechtfertigt zu 
charakterisieren. Vielmehr liegt die Absicht darin, ein klares Bild der mora-

—————— 
Encyclopedia of Philosophy, 26.02.2008, http://plato.stanford.edu/entries/justice-inter 
generational/ 

 5 Vgl.: Zacharias Zacharakis: »Geraubtes Gold, zerstörte Schiffe und eine Zwangsanleihe«, 
ZEIT Online, 08.04.2015, http://www.zeit.de/wirtschaft/2015-04/reparationen-grie 
chenland-deutschland-zweiter-weltkrieg-regierungsbericht 

 6 Vgl. Ulrich: »Berlin soll für Nazi-Verbrechen in Italien haften«. Stefan Ulrich macht 
deutlich, dass einer Entscheidung des obersten italienischen Gerichtshofs zufolge auch 
die Angehörigen der Kriegsopfer von der Bundesrepublik Schadensersatz fordern könn-
ten. 

 7 Statistischen Umfragen zufolge nimmt dieser Wert in Deutschland allerdings stark ab. 
So fordern einer Studie der Bertelsmann Stiftung zufolge derzeit 58 Prozent der befrag-
ten Deutschen, einen Schlussstrich unter die Vergangenheit zu ziehen. 38 Prozent der 
Befragten lehnen dies ab. Siehe Hagemann/Nathanson: Deutschland und Israel heute. 



12 K O R R E K T I V E  G E R E C H T I G K E I T  

lischen Gründe zu gewinnen, die im Kontext der Auseinandersetzung um 
gerechte Entschädigung von Bedeutung sind.  

Um beurteilen zu können, was gute Gründe für oder gegen bestimmte 
Formen der Entschädigung sind, bedarf es Normen, die im Kontext kor-
rektiver Gerechtigkeit als verbindlich angesehen werden sollten. Präskrip-
tive Normen qualifizieren Handlungsgründe in Entscheidungssituationen 
als vor- oder nachrangig, als bedeutsam oder auch belanglos.8 Wie aber 
identifiziert eine ethische Theorie Normen, die anzeigen, welche Gründe 
dafür oder dagegen sprechen, eine Person oder Gruppe von Personen auf 
bestimmte Weise zu entschädigen?  

Nelson Goodman hat in Fact, Fiction & Forecast deutlich gemacht, wie 
unsinnig es ist, sich in der Frage der Geltung von Normen auf vermeidlich 
selbstevidente Axiome zu berufen:  

»I think the answer lies much nearer the surface. Principles of deductive inference 
are justified by their conformity with accepted deductive practice. Their validity 
depends upon accordance with the particular deductive inferences we actually 
make and sanction.«9 

Normative ethische Theorien bringen präskriptive Normen und gegebene 
Urteile zur Frage richtigen Handelns ins Gleichgewicht. John Rawls hat in 
diesem Zusammenhang vom reflective equilibrium gesprochen.10 Ethischer 
Theoriebildung schreibt er die Aufgabe zu, zwischen präskriptiven Nor-
men und moralischen Einzelurteilen zu vermitteln, sie in eine kohärente 
Ordnung zu bringen. Normen, die Anspruch auf allgemeine Geltung ma-
chen, können nicht in Unabhängigkeit von unserer moralischen Urteilspra-
xis gerechtfertigt werden. Ebenso hängt aber die Begründung moralischer 
Einzelurteile von moralischen Normen ab, die spezifischen Entschei-
dungssituationen vorausgehen. Was bedeutet dies für eine Theorie gerech-
ter Entschädigung? Vergegenwärtigen wir uns einen exemplarischen Fall, 
ehe wir uns den systematischen Fragen zuwenden, die uns im Folgenden 
beschäftigen.  

—————— 
 8 Zum Begriff präskriptiver Normen (prescrptive oder auch mandatory norms) vgl. Joseph Raz: 

Reasons for Action, Decisions and Norms, S. 481. Raz unterscheidet hier u.a. zwischen ver-
schiedenen praktischen Normen. Neben technischen Normen oder Normen, die Kom-
petenzen verleihen, stellen präskriptive Normen jene Unterklasse praktischer Normen 
dar, die im Zusammenhang korrektiver Entschädigung als relevant angesehen werden 
kann. 

 9 Nelson Goodman: Fact, Fiction & Forecast, S. 67. 
 10 John Rawls: A Theory of Justice, S. 48ff. 



 E I N L E I T U N G  13  

Ein Jahr nach seinem Ausscheiden als australischer Premierminister 
fragten amerikanische Studenten John Howard, warum er während seiner 
Amtszeit nicht nur jede materielle Form der Entschädigung, sondern auch 
jede Entschuldigung für das an der australischen Urbevölkerung begangene 
Unrecht ablehnte. Howard machte keine Anstalten, historische Tatsachen 
zu leugnen. Er bestritt weder die systematische Rassendiskriminierung 
noch die zahlreichen Massaker oder die gewaltsame Entfernung sogenann-
ter half-caste children aus ihren Familien. John Howard antwortete auf die 
Frage nach einer möglichen Entschuldigung oder Kompensation schlicht 
mit den Worten:11 »I do not believe as a matter of principle that one gener-
ation can accept responsibility for the acts of earlier generations.« 

Howards Überzeugung entspricht dem liberalen, individualistischen 
Verständnis von Verantwortung. Dieser Vorstellung nach kann einer Partei 
retrospektiv nur dann Verantwortung zugeschrieben werden, wenn ihr 
Handeln bzw. Unterlassen einen kausalen Unterschied im Bezug auf die 
Entstehung eines Schadens hatte, sie das schädigende Ereignis selbst kon-
trollieren konnte und es somit in seiner faktischen Form hätte verhindern 
können. Dieses Verständnis von Verantwortung geht mit der Überzeugung 
einher, dass eine Partei nicht für den Schaden einer anderen Partei ver-
antwortlich gemacht werden darf, solange sie diese nicht zur Schadens-
handlung gezwungen oder verleitet hat.  

Doch Howards kategorische Ablehnung intergenerationeller Verant-
wortung steht einer öffentlichen Praxis gegenüber, in der die retrospektive 
Verantwortung von Staaten, Parteien, institutionalisierten Religionsgemein-
schaften oder anderen Formen von Kollektiven nicht schlechterdings mit 
dem Tod oder einem anderweitigen Ausscheiden einzelner Mitglieder en-
det. Pflichten zur Einhaltung von Verträgen, Verfügungen, Versprechen, 
zur Begleichung von Schulden bestehen selbst dann weiter, wenn die Mit-
gliederkonstellation in einem Kollektiv nicht mehr mit jener identisch ist, 
die zu dem Zeitpunkt bestand, als die jeweilige Verpflichtung bzw. Ver-
bindlichkeit eingegangen wurde. Wie lässt sich der Widerspruch zwischen 
dem Postulat, bloß Individuen könne Verantwortung zugeschrieben wer-
den und unserer Überzeugung, dass Kollektive unter bestimmten Voraus-
setzungen generationenübergreifend Verantwortung tragen, auflösen? Wir 
werden uns dem Widerspruch zwischen unserer moralisch-rechtlichen 

—————— 
 11 Zitiert in: Anne Davies: Apology was a mistake. 



14 K O R R E K T I V E  G E R E C H T I G K E I T  

Praxis und den Postulaten einer individualistischen Ethik im Folgenden 
stellen.  

Im ersten Kapitel soll die begriffliche Grundlage für die Diskussion der 
folgenden Kapitel gelegt werden. Im Mittelpunkt steht die Frage, unter 
welchen Bedingungen schädigende Ereignisse Kompensationsansprüche 
begründen. Ausgehend von unserem alltagsweltlichen Verständnis, möchte 
ich ein ethisches Konzept von Schädigung entwickeln, dessen wesentliche 
Merkmale sich in vier Thesen fassen lassen: Erstens sollten Ereignisse 
dann und nur dann in einem moralischen Sinne als schädigend angesehen 
werden, wenn sie subjektive Interessen beeinträchtigen (§§ 1–3).12 Zwei-
tens begründen Interessenbeeinträchtigungen nur dann Entschädigungsan-
sprüche, wenn sie moralische Rechte berühren (§ 4).13 Drittens sollte nicht 
die Verletzung von Rechten für die Begründung von Entschädigungsan-
sprüchen als notwendig angesehen werden, sondern der Eingriff in morali-
sche Rechte – woraus folgt, dass auch gerechtfertigte Schadenshandlungen 
Entschädigungsansprüche begründen können (§ 5).14 Viertens sollten auch 
Kollektive als potentiell geschädigte Träger von Rechten angesehen werden 
(§§ 6–8).15 Letzteres werde ich im Hinblick auf den ontologischen und 
moralischen Status von Gruppen zu begründen versuchen. 

Im zweiten Kapitel werde ich zunächst den ethischen Charakter von 
Entschädigungsansprüchen diskutieren, um anschließend die Bedingungen 
der historischen Persistenz jener Ansprüche näher zu beleuchten. In die-
sem Zusammenhang werde ich argumentieren, dass sich das Recht auf 
Entschädigung nicht auf eine allgemeine Pflicht zur Annullierung von 
Schäden bzw. ungerechtfertigter Gewinne bezieht, sondern mit einer spe-
ziellen Handlungspflicht desjenigen korreliert, der für den Schaden ver-
antwortlich ist (§ 9). Damit knüpfe ich an ein Verständnis wiederherstel-

—————— 
 12 Im Hinblick auf den hier entwickelten Schadensbegriff und Formen der Interes-

senbeeinträchtigung beziehe ich mich insbesondere auf Joel Feinberg, Harm to others. 
Vgl. außerdem: Coleman/Buchanan, In harm’s way. 

 13 In diesem Zusammenhang werde ich mit der Interessentheorie, der Willenstheorie und 
der Statustheorie des Rechts die drei heute dominanten Rechtstheorien diskutieren. Vgl. 
Raz, Morality of Freedom; Hart, The Concept of Law; Nagel, Personal Rights and Public Space 

 14 Zur Unterscheidung zwischen Eingriffen (infringements) und Verletzungen von Rechten 
(violations) vgl. Thomson, The Realm of Rights. 

 15 Dabei beziehe ich mich im Hinblick auf den ontologischen Status von Gruppen 
insbesondere auf John Searle, The Construction of Social Reality. In der Frage des morali-
schen Status von Gruppen bieten aus meiner Sicht Dwight Newman und Denise 
Réaume die überzeugensten Konzepte: Newman, Community and collective rights; Réaume: 
Individuals, Groups, and Rights to Public Goods. 



 E I N L E I T U N G  15  

lender Gerechtigkeit an, wie wir es bereits in der Nikomachischen Ethik 
finden: Entschädigung als die Korrektur entstandener Ungleichheit zwi-
schen zwei Parteien.16 Dem hier vertretenen Ansatz nach folgen Entschä-
digungsansprüche als sekundäre Rechte aus Verletzungen primärer Rechte 
(§ 10).17 Das heißt, Entschädigungsansprüche, die aus schädigenden Ein-
griffen in primäre moralische Rechte resultieren, ersetzen diese Rechte nicht, 
sondern verleihen ihnen als sekundäre Rechte Geltung. Diese Position hat 
im Hinblick auf generationenübergreifende Entschädigungsansprüche 
weitreichende Implikationen. Denn tragen Entschädigungsansprüche den 
Charakter sekundärer Rechte, so hängt ihr historischer Fortbestand nicht 
nur von der diachronen Identität der geschädigten Person oder Gruppe 
von Personen ab (§ 11),18 sondern auch von der Persistenz der durch das 
Schadensereignis berührten primären Rechte. Wie Jeremy Waldron in sei-
nem Aufsatz »Superseding Historic Injustice« herausgearbeitet hat, können sich 
erworbene Rechte – etwa Eigentumsansprüche – unter veränderten Hin-
tergrundbedingungen auflösen (§ 12).19 Die Begründung von Entschädi-
gungsforderungen für staatliche Konfiskationen oder andere Verletzungen 
von Eigentumsrechten hängt folglich von dem jeweiligen Eigentumssystem 
und den Rechtfertigungsbedingungen zum Zeitpunkt der Forderung ab. In 
einem Exkurs möchte ich daher zwei unterschiedliche Modi der Begrün-
dung von Eigentumsrechten diskutieren (§§ 13–14).20 Der Ertrag dieser 
Ausführungen soll zum Schluss des zweiten Kapitels deutlich werden, 
wenn die Vererbung von Eigentumsrechten und die intergenerationelle 
Persistenz kollektiver Rechte als maßgebliche Begründungsmöglichkeiten 

—————— 
 16 Im Rekurs auf die aristotelische Ethik versuche ich eine Alternative zu dem von Robert 

Nozick entwickelten Prinzip der rectification of injustice in holdings plausibel zu ma-
chen. Vgl. Nozick, Anarchy, State and Utopia, S. 152. 

 17 Bei der Unterscheidung zwischen primären und sekundären Rechten beziehe ich mich 
auf John Austin, Lectures on Jurisprudence. 

 18 Die Frage der diachronen Identität von Individuen werde ich im Rahmen dieser Arbeit 
bloß anschneiden. Konzentrieren werde ich mich stattdessen auf die Identität von Kol-
lektiven. Dabei beziehe ich mich insbesondere auf das Konzept der Wir-Einstellungen und 
den damit zusammenhängenden Begriff des Ethos bei Raimo Tuomela, The Philosophy of 
Sociality. 

 19 Vgl. Waldron, Superseding Historic Injustice. 
 20 Im Hinblick auf die vorstaatliche Begründung von Eigentum beziehe ich mich insbeson-

dere auf John Locke, Two Treatises of Government. In der Frage der moralischen Autorität 
positiver Normensysteme vgl. etwa: Honoré, The Dependence of Morality on Law.  



16 K O R R E K T I V E  G E R E C H T I G K E I T  

generationenübergreifender Entschädigungsforderungen dargestellt werden 
(§ 15).21 

Das dritte Kapitel widmet sich einem Paradox. Einerseits wird Toten 
heute über den postmortalen Persönlichkeitsschutz, die rechtliche Bindung 
an testamentarische Verfügungen, oder die Überzeugung, Lebende seien 
toten Opfern von Unrecht etwas »schuldig«, ein Status zugeschrieben, der 
in vielerlei Hinsicht jenem lebender Personen entspricht. Andererseits ist 
aber aktuell eine Mehrheit von Menschen der Auffassung, die Existenz 
einer Person ende mit dem Tod.22 Vor diesem Hintergrund möchte ich 
zunächst die Frage aufwerfen, was wir unter dem Tot-Sein eines Menschen 
in ethischer Hinsicht verstehen können (§ 16). In diesem Zusammenhang 
werde ich fünf Argumente darstellen, die Tote auf unterschiedliche Weise 
als Träger moralischer Rechte zu begründen versuchen (§§ 17–21). Diese 
Versuche schlagen fehl, wie sich zeigen wird. Daher soll ein alternativer 
Ansatz entwickelt werden, bei dem ich mich insbesondere an dem von Carl 
Wellman eingebrachten Konzept der surviving duties orientiere (§ 22).23 Tote 
können diesem Ansatz zufolge weder Interessen noch Ansprüche haben. 
Dennoch bestehen ihnen gegenüber intrinsische Pflichten,24 getroffene 
Vereinbarungen und Versprechen zu halten. Im Zusammenhang einer 
Theorie gerechter Entschädigung betrifft dies auch und insbesondere Fälle 
vergangenen Unrechts. Als Mitglieder moralischer Gemeinschaften sollten 
Menschen darauf vertrauen dürfen, dass das ihnen zugefügte Unrecht nicht 
unmittelbar mit ihrem Tod obsolet wird. 

Nachdem in den ersten drei Kapiteln die Anspruchsseite von Entschädi-
gung im Vordergrund stand, wende ich mich im vierten und fünften Kapi-
tel der Frage der Verantwortung zu: Unter welchen Voraussetzungen und in 
welcher Form kann Personen oder Gruppen von Personen retrospektiv 
Verantwortung für ein Schadensereignis zugeschrieben werden? Der hier 
vertretenen These zufolge sollten weder kausale, noch moralische Verant-
wortung als notwendige Bedingungen moralischer Haftung angesehen 

—————— 
 21 In der Auseinandersetzung um generationenübergreifende Ansprüche auf Entschädi-

gung ist insbesondere das von Parfit aufgezeigte Non-Identity-Problem zentral. Siehe ders.: 
Reasons and persons, S. 356ff. Ich werde verschiedene Möglichkeiten diskutieren, dieses 
Problem zu umgehen. 

 22 So eine Umfrage der Gesellschaft für Konsumforschung aus dem Jahre 2010. Vgl. Focus 
Online, 29.03.2010, http://www.focus.de/panorama/vermischtes/umfrage-der-glaube-
an-ein-leben-nach-dem-tod_aid_494072.html. 

 23 Wellman, Real Rights, S. 155f. 
 24 Zum Begriff intrinsischer Pflichten vgl. Raz: Morality of Freedom, S. 211. 



 E I N L E I T U N G  17  

werden (§§ 23–25). Entscheidendes Kriterium ist vielmehr, dass es im 
Bereich der prospektiven Verantwortung einer Person lag, dass das Scha-
densereignis nicht hätte eintreten sollen. Dabei beziehe ich mich auf das 
Konzept verschuldensunabhängiger Haftung, wie es Tony Honoré in 
Responsibility and Fault entwickelt hat.25 Wie ich unter Rückgriff auf ver-
schiedenen Theorie kollektiven Handelns zeigen möchte, sollten nicht bloß 
Individuen, sondern ebenso Kollektive als potentielle Mitglieder von Sys-
temen verschuldensunabhängiger Haftung angesehen werden (§§ 26–28).26 
In Fällen stellvertretender oder gemeinsamer Schadenshandlungen recht-
fertigt dies die Zuschreibung generationenübergreifender moralischer Haf-
tung (§ 29).27 

Das fünfte und letzte Kapitel dieser Arbeit widmet sich schließlich der 
Frage, welche Form Entschädigungspflichten annehmen sollten. Dabei 
vertrete ich im Gegensatz zu David Miller die These, dass es sich bei Ent-
schädigungspflichten nicht um prima-facie-Pflichten handelt, die angesichts 
konkurrierender Gründe obsolet werden.28 Vielmehr haben Entschädi-
gungspflichten einen residuellen Charakter. Das heißt, sie verlangen auch 
dann Erfüllung, wenn in einer konkreten Situation konkurrierende Gründe 
gegen ihre Ausführung sprechen. Moralische Haftung schließt demnach 
die Pflicht zur Entschädigung notwendig mit ein (§ 30).29 Wie ich des Wei-
teren darstellen möchte, zielt Entschädigung als Wiederherstellung von 
Gleichheit darauf ab, eine Person oder Gruppe von Personen mit Mög-
lichkeiten auszustatten, damit diese dieselben autonomen Ziele verfolgen 
kann wie zum Zeitpunkt vor Eintritt des Schadensereignisses (§ 31).30 

—————— 
 25 Vgl. Honoré, Responsibility and Fault. 
 26 Vgl. Tuomela, The Philosophy of Sociality. Dabei werde ich auch folgende beiden alternati-

ven Ansätze kritisch diskutieren: Seumas Miller, Social Action und Margaret Gilbert, On 
Social Facts. 

 27 In der Frage intergenerationeller Verantwortung für historisches Unrecht beziehe ich 
mich insbesondere auf Janna Thompson, Historical Obligations. 

 28 Vgl. David Miller, Global responsibility, Kap 6. Miller unterscheidet dort zwischen der 
retrospektiven Verantwortung für ein Schadensereignis (outcome responsibility) und der zu-
kunftsgerichteten Verantwortung, einen Schaden wiedergutzumachen (remedial responsibi-
lity). 

 29 Dabei knüpfe ich an die Überlegungen von Nicholas Rescher an, der das ethische Dik-
tum »Kannst-nicht impliziert musst-nicht« meiner Auffassung nach plausibel widerlegt 
hat. Vgl. Rescher, Ethical Idealism, Kap. II. 

 30 Auf die Rolle autonomer Entscheidung für ethische Ansprüche an Entschädigung haben 
Onora O’Neill und Robert E. Goodin hingewiesen. O’Neill, Rights to compensation und 
Between Consenting Adults. Goodin, Theories of compensation, S. 60. 



18 K O R R E K T I V E  G E R E C H T I G K E I T  

Neben materieller Entschädigung zählt diesem Konzept nach auch imma-
terielle Entschädigung im Sinne der Anerkennung des Eingriffs oder der 
Verletzung von Rechten zu den notwendigen Bedingungen der Wiederher-
stellung von Gleichheit. Bei immaterieller Entschädigung handelt es sich 
demnach nicht bloß um eine symbolische Form von Kompensation, die 
einer »tatsächlichen«, materiellen Kompensation gegenübersteht.31 Viel-
mehr gehört immaterielle Entschädigung notwendig zur Wiederherstellung 
der Beziehung zwischen Mitgliedern moralischer Gemeinschaften. Dies 
werde ich insbesondere an der Rolle von Entschuldigungen verdeutlichen 
und zwischen Entschuldigungen aus Reue und Entschuldigungen aus Be-
dauern unterscheiden (§§ 32–34). Ausgehend von Charles Taylor werde ich 
schließlich argumentieren, dass die Anerkennung, die Personen oder 
Gruppen von Personen als Mitglieder ihrer moralischen Gemeinschaft 
verdienen, nicht nur die Anerkennung von Gleichheit, sondern auch die 
Anerkennung von Differenz und die Erinnerung an eine individuelle Ge-
schichte mit einschließt (§ 35).32  

Die Arbeit wird mit dem Gedanken enden, dass Entschädigung Gren-
zen kennt und nicht jede Verletzung von Rechten rückblickend korrigiert 
werden kann. Ich werde dabei an Joel Feinberg anknüpfen, der in Harm to 
Others von der Vernichtung von Interessen spricht.33 Das Leiden der Opfer 
des Nationalsozialismus stellt dafür den paradigmatischen, wenngleich 
nicht einzigen Fall dar. Als Hannah Arendt im Jahr 1964 zu ihrem Verhält-
nis zu Deutschland befragt wurde, berichtete sich von dem Moment, als sie 
begriff, dass das, was sie über Auschwitz gehört hatte, tatsächlich wahr 
sei.34 Arendt berichtete, es sei in diesem Moment gewesen,  

»als ob der Abgrund sich öffnet. Alles andere hätte irgendwie noch einmal gut 
gemacht werden können. […]. Dies nicht. Dies hätte nie geschehen dürfen. […]. 
Da ist irgendetwas passiert, mit dem wir alle nicht mehr fertig werden.«  

Die Möglichkeiten von Entschädigung als Wiederherstellung von Gleich-
heit sind begrenzt. Nicht jedes Unrecht kann rückblickend korrigiert, nicht 
jedes wiedergutgemacht werden. Dennoch bleibt Entschädigung als Aus-
druck korrektiver Gerechtigkeit ein notwendiger Schritt auf dem Weg zu 
Dialog und Versöhnung. 
—————— 
 31 Meyer, Historische Gerechtigkeit, S. 99ff. 
 32 Taylor, Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung. 
 33 Feinberg, Harm to others, S. 53ff. 
 34 So Hannah Arendt in einem Fernseh-Interview mit Günter Gaus vom 26.10.1964 im 

Rahmen von dessen Reihe Zur Person.  


	Leere Seite

