Sebastian Gottschalk

Kolomallsmus und Islam ;

Deutsché’und britische Herrschaft
in Westafrika (1900-1914)






Kolonialismus und Islam



Reihe »Globalgeschichte«
Band 27

Herausgegeben von Sebastian Conrad, Andreas Eckert und Margrit Pernau

Sebastian Gottschalk, Dr. phil., war wissenschaftlicher Mitarbeiter an der FU
Berlin und am Deutschen Historischen Museum; derzeit arbeitet er als Koor-
dinator fiir das Graduiertenkolleg »Global Intellectual History« in Berlin.



Sebastian Gottschalk

Kolonialismus und Islam

Deutsche und britische Herrschaft
in Westafrika (1900-1914)

Campus Verlag
Frankfurt/New York



Meinen Eltern

Zugleich Dissertation an der Freien Universitit Berlin 2016

ISBN 978-3-593-50676-0 Print
ISBN 978-3-593-43621-0 E-Book (PDF)
ISBN 978-3-593-43664-7 E-Book (EPUB)

Das Werk einschliefSlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschiitzt. Jede Verwertung ist ohne
Zustimmung des Verlags unzulissig. Das gilt insbesondere fiir Vervielfiltigungen, Ubersetzungen,
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.
Copyright © 2017 Campus Verlag GmbH, Frankfurt am Main

Umschlaggestaltung: Guido Kliitsch, Koln

Umschlagmotiv: Sultan Bukar Afade aus dem Kénigreich Mandara (heute zu Kamerun) mit
seinem Gefolge (um 1911/15) © Bundesarchiv, Bild 108-212-018

Satz: publish4you, Bad Tennstedt

Gesetzt aus: Garamond

Druck und Bindung: Beltz Bad Langensalza GmbH

Printed in Germany

www.campus.de



Inhalt

1. Einleitung . ... o

2. Kolonialismus, Islam und Afrika — europdische Debatten
und Diskurse im 19. Jahrhundert. . ......................
2.1 Europiische Diskurse tiber den Islam
im 19. Jahrhundert . ....... ... ...

2.2 Afrika und der Islam im Diskurs der europiischen
Forschungsreisenden des 19. Jahrhunderts. . ............

2.3 Zwischenfazit . ... . ..

3. Koloniale Emirate? Deutsche und britische Kolonialherrschaft
im islamischen Westafrika . .......... ... .. ... .. .. ......
3.1 Die Etablierung kolonialer Herrschaft

in Nordkamerun und Nordnigeria ...................

3.2 Die Grundziige der kolonialen Herrschaftsscrukeuren . . . . .
3.3 Das islamische Rechts- und Steuersystem im kolonialen
Herrschaftssystem Nordnigerias. .. ...................
3.4 Das islamische Rechts- und Steuersystem
im kolonialen Herrschaftssystem Nordkameruns. ... ... ..
3.5 Verwaltungsreformen in Nordkamerun 1913 —
Anniherung an das britische Modell . .. ...............

3.6 Zwischenfazit . ....... . ... ..

4. Islamischer Widerstand gegen die koloniale Ordnung —
die Mahdi-Bewegungen. .......... ... o i oL
4.1 Die Mahdi-Bewegungen in Satiru, Marua
und Garua 1906/07 ... ... .

41

41

55
70

73

73
95



KovronNiaLismMus UND IsLam

4.2 Mahdismus und Antikolonialismus im Kalifat von Sokoto .
4.3 Reaktionen auf die Mahdi-Bewegungen in Nordkamerun. .

4.4 Reaktionen auf die Mahdi-Bewegungen in Nordnigeria . . .
4.5 GrofSbritannien und der Mahdismus

im westlichen Sudangebiet nach 1914.................

5. »Panislamische« Herausforderungen der Kolonialherrschaft —
der Haddsch aus Westafrika. .. .......... ... ... ... ....
5.1 Der Haddsch und die europdischen Imperialmichte

im 19. Jahrhundert .. .......... ... ... ... ... ...

5.2 Der Haddsch aus Westafrika, der Sudan und

die Kolonialmichte . . . ....... ... ... ..

5.3 Pilger oder Arbeitsmigranten?

Koloniale Bevélkerungspolitiken und der Haddsch
in Nigeria und dem anglo-dgyptischen Sudan . ..........

5.4 Schutzzdlle und Orientpolitik — der Haddsch

als Herausforderung fiir die deutsche Kolonialherrschaft
in Nordkamerun......... ... .. ...

5.5 Mahdismus und Antikolonialismus —

politische Dimensionen des Haddsch aus Nordnigeria . . . .

5.6 Zwischenfazit ... ... ...

6. Resonanzen in der Metropole: Riickwirkungen auf die
europiischen Diskurse {iber den Islam in (West-)Afrika. ... ...
6.1 Kritik der Missionsgesellschaften an der Islampolitik

der Kolonialmichte. .. ....... ... ... .. . ...

6.2 Kolonialreform und Islamwissenschaft — die Entwicklung

der Diskurse in Deutschland . . ......................

6.3 Schwache Resonanzen in Groflbritannien . .............

164
170
181

191

205

206

218

228

236

244
253

257

262

266
281

287

297

323



1. Einleitung

Thema und Fragestellung

Kolonialismus und Islam, dieses Begriffspaar weckt zunichst Assoziatio-
nen eines Gegensatzes: Der europiische Orientalismus konstruierte den zu-
meist islamischen Orient als negatives Gegenbild zum fortschrittlichen Eu-
ropa — eine Sichtweise, die, wie Edward Said prominent demonstrierte, die
imperiale Beherrschung »des Orients« mental vorbereitet, wenn nicht gera-
dezu pridestiniert hat.! Die Gebiete des mit inneren wie duf$eren Problemen
kimpfenden osmanischen Reiches gehdrten zu den begehrtesten Objekten
des europiischen Imperialismus in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts.
In Afrika siidlich der Sahara war der arabische Sklavenhindler islamischen
Glaubens ein zentraler Topos der europdischen Anti-Sklaverei-Rhetorik, wel-
che oft einherging mit der Forderung nach einer kolonialen Intervention und
Besetzung zur Beseitigung des Sklavenhandels auf dem afrikanischen Konti-
nent. Auch wenn die jiingere Forschung gezeigt hat, dass Missionsgesellschaf-
ten und Kolonialbehdrden keine kongruenten Ziele hatten und daher nicht
immer harmonisch Hand-in-Hand arbeiteten, gehérte die christliche Mis-
sionierung der Welt — und damit die Eindimmung, wenn nicht gar Zuriick-
dringung des Islam — zum Kernbestand imperialer Ideologie des 19. Jahrhun-
derts. Zu dieser Zeit lebten bereits Millionen von Muslimen in Nordafrika,
Siid- und Siidostasien unter der Herrschaft christlicher Kolonialmichte. Fli-
chendeckende bewaffnete Widerstandsbewegungen unter den zahlreichen
kolonialen Untertanen islamischen Glaubens gehorten dabei fest in das Arse-
nal imperialer Schreckgespenster; die Angst vor einem umfassenden Wider-
stand der Muslime gegen die europiische Kolonialherrschaft war um 1900
in den Kolonialbehérden fast aller europiischen Kolonialmichte verbreitet.
Muslime erschienen in dieser Perspektive vor allem als sinnlich-dekadente

1 Said 1978.



8 KovronNiaLismMus UND IsLam

Vertreter einer Kultur im Niedergang, sie galten als erbitterte Gegner der eu-
ropéischen mission civilisatrice, die wegen ihrer angeblichen Neigung zu Ge-
walt und religiosem Fanatismus besonders gefiirchtet waren.

Gleichzeitig waren muslimische Eliten aber in allen europiischen Ko-
lonialreichen in die kolonialen Herrschaftsstrukturen eingebunden. Gerade
innerhalb des britischen Empire betonten wichtige Kolonialfunktionire da-
her auch eine dem Missionierungsgedanken zuwiderlaufende religiose Neu-
tralitit und erkldrten die britische Monarchin zur Schutzherrin kolonialer
Untertanen aller Religionen. Auch in den franzosischen Kolonien in Nord-
afrika — vor allem in Algerien — entwickelten die Kolonialadministratoren
eine Haltung zum Islam, die eine Kooperation zumindest mit Teilen der lo-
kalen Eliten erméglichte. Dabei nahmen die Kolonisatoren einen Blickwin-
kel auf den Islam ein, der den zuvor skizzierten Reprisentationen in vielem
widersprach: Aus dieser Perspektive waren die muslimischen Kolonialunter-
tanen, und besonders die muslimischen Eliten der jeweiligen Kolonialge-
biete, nicht unberechenbare, zu Irrationalitit und Gewalt neigende religio-
se Fanatiker, sondern erschienen vielmehr als Vertreter einer alten und der
europiischen relativ dhnlichen Kultur, die, wenn sie auch in der Entwick-
lung weit hinter der europiischen zuriickgeblieben war, dennoch tiber gesell-
schaftliche und politische Institutionen verfiigte, welche sich zur kolonialen
Beherrschung der betreffenden Gebiete vortrefllich einspannen lieen. Die
europdische Sicht auf das, was man zu dieser Zeit die »islamische Welt« zu
nennen begann, war damit duferst ambivalent: Einerseits war der Islam das
irrationale und riickschrittliche Gegenbild zum aufgeklirten und fortschritt-
lichen Europa, andererseits erschienen Muslime in einer sich globalisieren-
den Welt, in der die europdischen Kolonisatoren einer Vielzahl ihnen frem-
der Kulturen begegneten, als Vertreter einer vergleichsweise vertrauten und
beherrschbar erscheinenden Nachbarzivilisation, die fiir das koloniale Pro-
jekt wertvolle Verbiindete sein konnten.?

Um 1900 herum gelangten nun islamisch geprigte Gebiete im afrikani-
schen Sudangiirtel unter die Herrschaft verschiedener europiischer Kolo-
nialmichte, die zuvor nicht auf der europdischen Landkarte der »islamischen
Welt« aufgetaucht waren, und tiber deren gesellschaftliche Verhiltnisse und
politische Verfasstheit in Europa nur wenig bekannt war. Im westlichen Su-
dangebiet, einer Grofiregion, die sich zwischen dem Siidrand der Sahara und

2 Siehe etwa Konrad 2010.
3 Vgl. z.B. Osterhammel 2003: 105; siche dazu ausfiihrlich Kapitel 2.1.



EmNLEITUNG 9

dem Nordrand des tropischen Regenwaldes vom Senegal bis zum Tschad-
see erstrecke, trafen die Kolonisatoren dabei auf groffflichige Herrschafts-
formationen, die nicht nur von einer islamischen Elite beherrscht wurden,
sondern deren Bevélkerung auch zu einem grofleren Teil aus Muslimen be-
stand. Zu den grofiten dieser westafrikanischen Herrschaftsverbinde gehor-
ten das Kalifat von Sokoto, das zu Beginn des 19. Jahrhunderts in einer brei-
ten Jihad-Bewegung entstanden war, und das jahrhundertealte islamische
Reich von Kanem-Bornu in unmittelbarer Nachbarschaft des Tschadsees.*
Beide Reichsformationen wurden im Zuge kolonialer Eroberungsfeldziige in
den ersten Jahren des 20. Jahrhunderts zwischen den Kolonialmichten auf-
geteilt, wobei — abgesehen von kleineren Gebieten unter franzésischer Herr-
schaft — der grofSere Teil beider Reiche im britischen Protektorat Nordnigeria
aufging, wihrend der jeweils kleinere Teil zur deutschen Kolonie Kamerun
geschlagen wurde.

Zum Zeitpunke der kolonialen Eroberung dieser Gebiete auf dem Héhe-
punkt des so genannten scramble for Africa war das Wissen der europidischen
Invasoren tiber die ihnen begegnenden Menschen und ihre Gesellschaften
nicht nur duflerst begrenzt, es steckte auch voller Widerspriiche. Zwar spra-
chen die wenigen Berichte von europiischen Forschungsreisenden, welche
die dullerst knappe Grundlage des europdischen Wissens tiber diese Gebiete
bildeten, von groflen und wirtschaftlich prosperierenden islamischen Rei-
chen und die Hoffnung auf reiche Landstriche und profitable neue Absatz-
mirkte war ein wesentlicher Antriebsfaktor fiir das europiische Ausgreifen
in den Sudangiirtel. Doch fufiten diese Vorstellungen mehr auf wirtschaft-
lichen Hoffnungen und imperialen Schwirmereien als auf belastbarem und
widerspruchsfreiem Wissen. Denn gleichzeitig lagen die betreffenden Ge-
biete im Kernland des afrikanischen Kontinents, der im Europa des 19. Jahr-
hunderts als geschichts- und kulturlos galt und dessen Bewohner man in
einem urspriinglichen Naturzustand wihnte — eine Reprisentation des Kon-
tinents und seiner Bewohner, die zur Vorstellung blithender islamischer Rei-
che in einem gewissen Widerspruch stand. Und schliefSlich waren Muslime
aus europiischer Sicht ohnehin schwer einzuschitzen: Musste man sie als
fortschritesfeindliche religiose Fanatiker fiirchten oder konnte man sie als
vergleichsweise zivilisierte Anhinger einer vertrauten Nachbarkuleur zu sei-

4 Zur Geschichte des Kalifats von Sokoto siche unter anderem Last 1967; Adeleye 1971;
Al-Hajj 1979; Sulaiman 1987; zur Geschichte Kanem-Bornus siche Brenner 1973; Zelt-
ner 1980.

5 Zur kolonialen Eroberung der Gebiete vgl. Kapitel 3.1.



10 KovronNiaLismMus UND IsLam

nen Verbiindeten machen? Die afrikanischen Muslime des Westsudans bil-
deten damit einen Kreuzungspunke zweier europiischer Diskurse iiber die
auflereuropiische Welt und vereinigten Reprisentationen auf sich, die sich
nicht ohne weiteres zur Deckung bringen lielen: Waren sie Afrikaner, so
konnten sie eigentlich keine Kultur besitzen, waren sie aber Muslime, muss-
ten sie eine Kultur haben, die sich moglicherweise sogar fiir die Zwecke des
kolonialen Projektes einspannen lieff — neigten aber womdglich zu gefihr-
lichem religiésem Fanatismus.

Dieses doppelte Spannungsverhiltnis in den europdischen Diskursen
tiber die ihnen begegnenden auflereuropdischen Anderen ist der Ausgangs-
punke der vorliegenden Untersuchung deutscher und britischer Kolonial-
herrschaft tiber Muslime in Kamerun und Nordnigeria. Die Frage nach den
Auswirkungen dieser doppelt ambivalenten Reprisentationen der westafri-
kanischen Muslime auf die Ausgestaltung der kolonialen Herrschaftsbezie-
hungen und die Praxis kolonialer Herrschaft steht im Zentrum der Arbeit.
Inwiefern bestimmeen die Vorstellungen der europiischen Kolonialfunktio-
nire davon, wie Muslime und ihre gesellschaftlichen und politischen Institu-
tionen einzuschitzen waren, den Umgang der Kolonisatoren mit den ihnen
begegnenden Menschen, und wie verhielten sich europiische Islamreprisen-
tationen zu dem, was Afrikanerinnen und Afrikaner unter Islam verstanden
und in seinem Namen praktizierten? Welche Bedeutung hatten europiische
Diskurse {iber den Islam und Afrika somit darauf, wie die koloniale Poli-
tik vor Ort formuliert und Herrschaftsstrukturen ausgestaltet wurden? Da-
bei geht es auch darum zu untersuchen, inwieweit vorkoloniale islamische
Institutionen und Akteure in die kolonialen Strukturen integriert wurden
und die koloniale Herrschaftspraxis mit prigten. Diese Herangehensweise
schliefft die Frage nach den Spielriumen afrikanischer Akteure innerhalb
dieser Herrschaftsarrangements ebenso ein, wie diejenige nach Formen und
Maoglichkeiten antikolonialen Widerstands, der sich auf den Islam berief
und sich an der Kritik ebendieser Integration islamischer Institutionen in
den kolonialen Apparat entziindete. Schliefilich soll auch gefragt werden, ob
und inwiefern die kolonialen Erfahrungen in Kamerun und Nordnigeria auf
die europiischen Diskurse tiber Muslime in Afrika riickwirkten und diese
verinderten.

Die Arbeit untersucht damit das Wechselspiel von kolonialem Diskurs
und kolonialer Herrschaftspraxis, indem ausgehend von einer Analyse der
Diskurse iiber den Islam — und besonders den Islam in Afrika — die Kon-
sequenzen dieser diskursiven Formationen in der kolonialen Situation vor



EmNLEITUNG 11

Ort analysiert werden. Die Arbeit argumentiert, dass hier in der Tat eine
Wechselbezichung bestand, dass diese gegenseitige Beeinflussung aber nicht
linear und eindeutig verlief und dass muslimische Akteure vor Ort an diesen
Prozessen einen wesentlichen Anteil hatten. Insbesondere wird gezeigt, wie
Widerspriiche in den europiischen Diskursen tiber den Islam in Afrika zwar
einerseits ein flexibles und strategisches Handeln der Kolonialbeamten im
Umgang mit den islamischen Akteuren und Strukturen vor Ort erméglich-
ten, wie aber andererseits diese Widerspriiche auch Unsicherheiten aufseiten
der Kolonialmichte verursachten, wenn es etwa darum ging, islamisch auf-
tretende Widerstandsbewegungen richtig einzuschitzen und zu interpretie-
ren. Diese Unsicherheiten waren der Ausloser fiir Prozesse der lokalen Wis-
sensproduktion, an denen die mit den Kolonialmichten kooperierenden
muslimischen Eliten nicht unwesentlich beteiligt waren. Die Untersuchung
zeigt, wie hier vor Ort eine Interpretation des Muslimischseins unterschied-
licher Gruppen innerhalb der untersuchten Kolonien entwickelt wurde,
welche die bestehenden diskursiven Widerspriiche iiberbriicken konnte und
eine kohirentere Strategie im Umgang mit Herausforderungen durch islami-
sche Oppositionelle erméglichte. Diese Interpretation, die einen lokalen Is-
lam von einem Islam auflerhalb der untersuchten Gebiete unterschied, fand
schliefflich — so die Argumentation der Arbeit — ihren Weg zuriick in die Me-
tropole und beeinflusste die Arbeit von Islamwissenschaftlern wie dem am
Hamburger Kolonialinstitut lehrenden Carl Becker.

Das Untersuchungsgebiet umfasst mit dem Norden des deutschen
Schutzgebietes Kamerun und dem britischen Protektorat Nordnigeria zwei
Kolonialgebiete, die in der Forschung zumeist als klassische Fille eines in-
direkten Herrschaftssystems in Afrika betrachtet wurden. Bei diesem Herr-
schaftsmodell wurden weite Bereiche der praktischen Herrschaftsaufgaben
weiterhin von den ortlichen Eliten ausgefiihrt, wihrend den europiischen
Kolonialbeamten lediglich die Aufgabe der Oberaufsicht iiber diese nun-
mehr als Intermedidre fungierenden lokalen Herrscher und ihre Funktioni-
re zufiel. Besonders Nordnigeria, dessen langjihriger Hochkommissar bzw.
Gouverneur Frederick Lugard die von ihm in diesem Gebiet etablierte Pra-
xis der indirect rule zu einem der einflussreichsten Herrschaftsmodelle fiir
das britisch besetzte Afrika machte, gile als Paradebeispiel eines indirekten
Herrschaftssystems in Afrika siidlich der Sahara.® Der Norden Kameruns,

6 Vgl. etwa Cell 1999: 239 ff.; Albertini 1976: 246 ff.; Marx 2004a: S.163 f; Speitkamp
2007: S.254 f.



12 KovronNiaLismMus UND IsLam

der bisher deutlich seltener Gegenstand der Forschung war als die bekann-
tere Nachbarkolonie, wird dabei meist als einer der wenigen Fille eines deut-
schen Systems indirekter Kolonialherrschaft betrachtet, der dariiber hinaus
von vornherein stark vom grofleren britischen Nachbarn beeinflusst war.”
Die kolonialhistorische Forschung erklirte die Entscheidung der Kolonial-
michte fiir ein indirektes Herrschaftssystem zumeist mit einem Mangel an
lokalem Wissen und personellen wie finanziellen Ressourcen und konzen-
trierte sich bei der Untersuchung der indirect rule in diesen Gebieten hiufig
auf die Frage, wie indireke das System in der Praxis eigentlich war. Nicht sel-
ten spielte dabei der Vergleich mit der franzdsischen Kolonialherrschaft eine
wichtige Rolle, die im Gegensatz zur britischen grundsiezlich als das klassi-
sche Modell einer direkten Herrschaft betrachtet wurde.®

Obwohl dabei durchaus zur Kenntnis genommen wurde, dass es sich bei
den politischen Eliten der hier untersuchten Gebiete um Muslime handelte,
wurde die Frage der Religion und ihrer Bedeutung fiir die kolonialen Herr-
schaftsarrangements nur selten thematdisiert. Dies ist umso bemerkenswer-
ter, als die Frage nach dem richtigen Umgang mit dem Islam in den euro-
piischen Kolonialreichen um 1900 fiir alle betroffenen Kolonialmichte eine
wichtige Rolle spielte und besonders im Hinblick auf die Angste vor anti-
kolonialen islamischen Verschwérungen und grof8flichigem religiosem Wi-
derstand engagiert diskutiert wurde.” In der vorliegenden Arbeit wird daher
explizit untersucht, ob und welche Auswirkungen diese europdischen De-
batten iiber den Islam auf die Ausgestaltung der Kolonialherrschaft hatten
und wie die kolonialen Erfahrungen in den untersuchten Gebieten auf die
europdischen Islamdiskurse zuriickwirkten. Die bestehende kolonialhistori-
sche Forschung zur deutschen und britischen Kolonialherrschaft im musli-
mischen Afrika siidlich der Sahara kann so um eine wichtige Dimension er-
weitert und eine neue Perspektive auf die Herrschaftsbezichungen in den
untersuchten Kolonien erschlossen werden. Ziel dieses Fokus auf Kolonia-
lismus und Islam ist es nicht, einem islamzentrierten Exzeptionalismus das
Wort zu reden oder die Strukeuren und Praktiken kolonialer Herrschaft ganz
durch die islamische Prigung der Gesellschaften erkldren zu wollen. Viel-
mehr geht es darum, auszuleuchten, inwiefern Besonderheiten, die die his-
torischen Akteure durch ihren Blick auf den Islam der kolonialen Situation

7 Vgl. z.B. Speitkamp 2005: 52 f.; Griinder 2012: 159; Hausen 1970: 105 ff.; Hoffmann
2007: 273 ff.

8 Vgl. etwa Crowder 1968: 165173 und 217-238; Albertini 1976: 273 ff. und 387 f.

9 Vgl. etwa Motadel 2012.



EmNLEITUNG 13

in den untersuchten Gebieten zusprachen, die Kolonialherrschaft in spezi-
fischer Weise geprigt haben. In welcher Weise sahen die Kolonialakteure
die Situation aufgrund des Islamisch-Seins der in diesen Kolonien lebenden
Menschen als von anderen Kontexten verschieden und wie wirkte sich diese
Sicht auf ihr Handeln aus?

Dabei geht es auch darum die Funktion der Religion als Differenzmar-
ker in der kolonialen Situation, die in Bezug auf andere Weltregionen be-
reits besser erforscht ist, auch fiir das koloniale Afrika stirker als bisher in
die Analyse der Kolonialherrschaft einzubezichen. Koloniale Herrschaft eu-
ropiischer Michte iiber auflereuropiische Bevolkerungen beruhte wesent-
lich auf der Konstruktion von Differenzen zwischen Menschengruppen.’
Die Behauptung eines grundlegenden zivilisatorischen Gefilles zwischen
Europa und dem Rest der Welt bildete die legitimatorische Grundlage fiir
die gewaltsame Kolonisierung ganzer Kontinente. Die zur weiteren Begriin-
dung dieses Zivilisationsgefilles ins Feld gefithrten pseudowissenschaftlichen
Theorien von der Existenz und grundsitzlichen Verschiedenheit so genann-
ter Menschenrassen standen dabei bereits in einem gewissen Spannungsver-
haltnis zu der als Rechtfertigung der europiischen Expansion herangezoge-
nen Zivilisierungsmission." Die jiingere Kolonialforschung hat eindringlich
darauf hingewiesen, dass die versuchte Einteilung der Welt in zwei Grup-
pen von Herrschern und Beherrschten, die zum inneren Kern des kolonia-
len Projektes gehorte, zu keinem Zeitpunke selbstverstindlich funktionier-
te — sie wurde stets von der Vielfalt menschlicher Lebenswirklichkeiten, dem
Handeln der Menschen, die diese Einteilungen herausforderten oder sie sich
eigensinnig aneigneten, und nicht zuletzt von ihren eigenen inneren Wider-
spriichen und Spannungen in Frage gestellt.” Eine wesentliche Aufgabe der
mit der Aufrechterhaltung dieser Herrschaftsverhiltnisse beauftragten Kolo-
nialfunktionire bestand daher darin, dieses wackelige Fundament kolonialer
Herrschaft immer wieder zu rekonstruieren und zu stabilisieren.

In der vorliegenden Arbeit frage ich, welche Rolle die Kategorie der Re-
ligion fiir die Konstruktion einer grundsitzlichen Differenz zwischen Kolo-

10 Vgl. etwa Comaroff 2002: 114 f. Grundlegend zur »rule of colonial difference« vgl. Chat-
terjee 1993: 14-34; siche auch Adas 1990; Wirz 1999: 269 ff.

11 Vgl. etwa Comaroff 2002: 114 f. und 119; Osterhammel 2005: 363-366; siche auch Adas
1990: 318-338; Nadin Heé und Ulrike Schaper weisen darauf hin, dass diese Spannung
nicht notwendig als Widerspruch gelesen werden muss, sondern dass beide Konzepte, je
nach ihrer konkreten Auslegung, einander auch ergiinzen und bei der Herstellung einer
kolonialen Ordnung Hand in Hand gehen konnten, vgl. Heé/Schaper 2009: 9-12.

12 Vgl. etwa Stoler/Cooper 1997: 6-11; grundlegend dazu Bhabha 1994.



14 KovronNiaLismMus UND IsLam

nisierern und Kolonisierten spielte. Auf das Zusammenspiel verschiedener
Differenzkriterien — vor allem »Rasse«, Klasse und Gender — und der da-
durch produzierten Spannungen, Widerspriiche und Uneindeutigkeiten ist
in der durch die postcolonial studies geprigten Forschung wiederholt einge-
gangen worden.” Fiir meine Arbeit geht es in diesem Zusammenhang vor
allem um die Frage, in welchem Verhiltnis hier die Kategorien von »Rasse«
und Religion standen. Dabei wird zu untersuchen sein, wie sich die diskur-
siven Gegensitze Europa-Islam und Europa-Afrika zueinander verhielten,
wenn es darum ging, eine koloniale Hierarchie mit den Kolonisatoren an der
Spitze zu konstruieren und zu begriinden.

Doch auch jenseits der Versuche einer manichiischen Einteilung der
Welt in Kolonisierer und Kolonisierte bemiihten sich die Akteure kolonialer
Herrschaft um die Konstruktion von Differenzen innerhalb der Gruppe der
Kolonisierten. Koloniale Bevolkerungen, die nach Kategorien, welche von
den Kolonialmichten definiert wurden, in deutlich voneinander unterschie-
dene Menschengruppen eingeteilt waren, liefen sich nicht nur leichter ver-
stehen und durchschauen, sich waren auch besser zu kontrollieren und zu
beherrschen — sowohl mit Blick auf die Moglichkeiten einer Strategie des
divide et impera, als auch hinsichtlich einer méglichst reibungs- und liicken-
losen Erfassung und Verwaltung." Im Bemiihen um derartige Gruppenkon-
struktionen rekurrierten die Kolonialmichte auf unterschiedliche Katego-
rien der Differenzierung. Fiir das subsaharische Afrika hat die Forschung vor
allem die Bedeutung der sich teilweise tiberschneidenden essentialisierenden
Kategorien von »Rasse« und »Stamme« bzw. »Ethnie« betont und die langfris-
tigen Folgen dieser Gruppenkonstruktionen fiir eine bis in die Gegenwart
wirkmichtige Ethnisierung vieler afrikanischer Gesellschaften diskutiert.”
Neben der »Rasse« konnte aber auch die Religion als koloniale Differenzka-
tegorie herangezogen werden. Die Verfestigung und Institutionalisierung der
unterschiedlichen Religionsgruppen auf dem indischen Subkontinent durch
die britischen Kolonialherren ist hierfiir das bekannteste und am besten er-

forschte Beispiel.'

13 Fiir das britische Empire vgl. etwa McClintock 1995; Levine 2003; fiir den deutschen
Fall siche unter anderem Grosse 2000; Kundrus 2003.

14 Vgl. etwa Comaroff 2002: 116 ff.; Eckert 2011: 45 f; grundlegend dazu Ranger 1983; die
Grenzen der »Erfindung« betonen kritisch z. B. Ranger 1993; Spear 2003.

15 Vgl. etwa den Uberblick bei Lentz 1995 oder die Beitrige in Vail 1989; siche auch Wirz
1999: 261 ff.

16 Vgl. z.B. Pandey 1990; siche auch den Abschnitt zum Forschungsstand



EmNLEITUNG 15

Die vorliegende Arbeit fragt nun, welche Bedeutung die Religion als
Differenzkategorie auch fiir das koloniale Afrika haben konnte, und un-
tersucht, welche Rolle gerade die Unterscheidung zwischen Muslimen und
Nicht-Muslimen durch die Kolonialmichte fiir die Herrschaftsausiibung in
den untersuchten Gebieten spielte. Dabei lautet meine These, dass es hier
zu Uberschneidungen und Verschrinkungen zwischen den Kategorien von
»Rasse« und Religion kam, die Widerspriiche und Uneindeutigkeiten pro-
duzierten, welche die koloniale Einteilung der Bevolkerung nach einem eu-
ropiischen Raster erschwerten. Dies hing vor allem damit zusammen, dass
nach den Kriterien des europiischen Zivilisationsdiskurses der Zeit das Vor-
handensein einer von der europiischen Wissenschaft als solcher anerkann-
ten Religion ein Indikator fiir eine fortgeschrittenere Kulturstufe war, welche
die in Subsahara-Afrika lebenden Menschen den zeitgendssischen Rassedis-
kursen zufolge aber noch gar nicht erreicht hatten.” Diese Spannungen zwi-
schen den Diskursen und den auf ihnen aufbauenden Gruppenkonstruktio-
nen fiihrten zu Unsicherheiten aufseiten der Kolonialmichte und machten
eine wiederholte Neujustierung der kolonialen Ordnung nétig.

In diesem Zusammenhang geht es in der vorliegenden Arbeit auch da-
rum, die Bedeutung kolonialen Wissens und europiischer Diskurse tiber die
auflereuropiische Welt fiir die koloniale Praxis zu evaluieren. Das Zusam-
menspiel von Wissen und Herrschaft gehort zu den Kernbereichen der jiin-
geren Kolonialismusforschung. Die Rolle des Wissens bei Etablierung und
Ausiibung kolonialer Herrschaft und seine Auswirkungen auf die kolonia-
len wie auch die postkolonialen Gesellschaften ist — mafigeblich beeinflusst
durch die Impulse der postcolonial studies — auf verschiedenen Ebenen the-
matisiert und untersucht worden.”® Einerseits wurden in grundlegender Wei-
se die nachhaltigen Wirkungen der europiischen und eurozentrischen Wis-
sensordnung(en) auf das Denken und Handeln der zeitgendssischen Akteure
wie auch der postkolonialen Gesellschaften kontrovers diskutiert. Hier geht
es ganz grundsitzlich um die Frage, inwiefern das koloniale Ausgreifen der
europdischen Michte auf grofle Teile der {ibrigen Welt vorgezeichnet und
geprigt war durch eine europiische Wissensordnung, die seit der Aufkli-
rung durchdrungen war (und ist) von der Konstruktion eines Gegensatzes
zwischen der rational geprigten europiischen und der niche aufgeklirten

17 Siehe niher dazu Kapitel 2.2.

18 Einen Einstieg in die Forschung zum britischen Empire bietet Ballantyne 2008; fiir den
deutschen Fall siche Conrad 2007; einen interessanten Querschnitt durch die Thematik
bieten auch die Beitrige in Habermas/Pzryrembel 2013.



16 KovronNiaLismMus UND IsLam

aufSereuropiischen Welt.” Auf einer konkreteren Ebene wurde andererseits
die Rolle verschiedener wissenschaftlicher Disziplinen und einzelner Wissen-
schaftler bei der Generierung und Bereitstellung notwendigen kolonialen
Herrschaftswissens untersucht sowie umgekehrt die Bedeutung des europii-
schen Kolonialismus und der durch ihn geschaffenen Méglichkeiten fiir die
Herausbildung und Etablierung neuer Disziplinen thematisiert.®

Fiir die vorliegende Arbeit spielen beide Ebenen eine wichtige Rolle: Ei-
nerseits das Vorwissen tiber den Islam, mit dem die Kolonialfunktionire in
die untersuchten Gebieten kamen und das den Ausgangspunke ihrer Begeg-
nung mit den dort lebenden Muslimen bildete, andererseits das Wissen, das
von Wissenschaftlern in Europa in Auseinandersetzung mit den kolonialen
Erfahrungen tiber den Islam in Westafrika produziert wurde. Dabei fragt die
Arbeit besonders nach den Wechselwirkungen zwischen europdischen Dis-
kursen und kolonialer Praxis in den untersuchten Kolonien. Welche Folgen
hatte in Europa produziertes Wissen {iber den Islam auf die koloniale Praxis
in den Kolonien und in welcher Weise becinflussten koloniale Erfahrungen
im Umgang mit Muslimen in Westafrika die Produktion von Wissen tiber
den Islam?” Besonderes Augenmerk wird dabei auf solche Momente gerich-
tet, in denen das Wissen der Europder durch das Handeln der kolonisierten
Bevélkerungen herausgefordert wurde und die Kolonialbeamten feststellen
mussten, dass sich das beobachtete Verhalten der Menschen nicht mit dem
in Einklang bringen lief§, was die Europier iiber sie zu wissen glaubten —
etwa, wenn Teile der muslimischen Bevélkerung, die nach dem Kenntnis-
stand der Kolonialbeamten hochstens der Form nach Muslime waren und
denen religiose Gewalt fern lag, gewaltsam und im Namen des Islam gegen
die Kolonialmacht aufstanden.? In solchen Momenten wurde es nétig, das
bestehende Wissen zu aktualisieren und zu verindern, um es mit den neuen
Erfahrungen in Einklang zu bringen. Es wird zu fragen sein, inwiefern dieses
neue in der kolonialen Situation produzierte Wissen auf die Diskurse in Eu-
ropa zuriickwirkte und diese ggf. verinderte.

19 Grundlegend fiir diesen Ansatz war Said 1978; grundlegend mit Fokus auf Afrika: Mu-
dimbe 1988; einen allgemeinen Einstieg in die Diskussion bieten Conrad/Randeria
2002: 32-35.

20 Vgl. dazu etwa die Beitrige in MacLeod 20005 Stuchtey 2005; Tilley/Gordon 2007; fiir
den deutschen Fall siche auch Grosse 2000; Zimmerman 2004; Eckart 1997.

21 Einen wichtigen Anstof fiir die Erforschung derartiger Zusammenhiinge und Wechsel-
wirkungen gaben Stoler/Cooper 1997.

22 Ein Versagen kolonialen Wissens im Umgang mit Krisensituationen beschreibt etwa
mit Blick auf den Indischen Aufstand von 1857 Bayly 1997.



EmNLEITUNG 17

Indem die Arbeit die Grenzen des kolonialen Wissens iiber die islami-
schen Gesellschaften in den untersuchten Gebieten und die Briichigkeit der
auf diesem Wissen fuflenden kolonialen Ordnung hervorhebt und die da-
raus fur die islamischen Akteure erwachsenden Handlungsspielriume auf-
zeigt, schlieflt sie an eine Stromung der neueren Kolonialismusforschung
an, welche entgegen einer lange Zeit vorherrschenden Konzentration auf das
Uberwiltigungspotential der Kolonialmichte die Schwiche des kolonialen
Staates betont.”? Uber Jahrzehnte lag der Interesseschwerpunkt der histori-
schen Kolonialforschung auf stark politik- und wirtschaftsgeschichtlichen
Fragestellungen, wodurch vor allem die zerstorerische Kraft kolonialer Ge-
walt, die bis in die Gegenwart nachwirkenden Folgen autoritirer Herrschaft
und wirtschaftlicher Ausbeutung und die tiefgreifenden gesellschaftlichen
Briiche, die die Kolonialzeit in vielen betroffenen Regionen verursacht hat,
in den Vordergrund geriickt wurden.?* Demgegeniiber konnte eine neuere,
starker kulturwissenschaftlich orientierte und von den postcolonial studies in-
spirierte Kolonialforschung zeigen, wie prekir gerade in den ersten Jahrzehn-
ten die Position europiischer Kolonialakteure oft war. Es zeigte sich nicht
nur, wie diese aufgrund mangelnden Wissens, beschrinkter Sprachkenntnis-
se und begrenzter Ressourcen auf vorhandene Strukturen und Institutionen
sowie auf die Kooperation und Hilfe lokaler Machthaber und Intermediirer
angewiesen waren, ohne die sie praktisch handlungsunfihig gewesen wiren,
sondern auch wie die selbsternannten Kolonisatoren oftmals gesellschaftli-
chen Realititen und menschlichem Handeln hilflos gegeniiberstanden, das
sie nicht verstanden und auf das sie nicht adiquat zu reagieren wussten. Ko-
loniale Gewalt, die aufgrund der knappen Ressourcen oft nur zeitlich und
riumlich begrenzt ausgeiibt werden konnte, erscheint in dieser Perspekti-
ve weniger als iiberlegene Uberwiltigung, sondern vielmehr als hilfloser —
aber dadurch fir die Betroffenen nicht weniger traumatisierender — Versuch,
Herr einer Situation zu werden, die man nicht durchschaute und der man
anders nicht gewachsen war.?

Diese die Grenzen der kolonialen Macht betonende Perspektive macht
sich auch die vorliegende Arbeit zu eigen, indem sie nicht nur fragt, wo
das koloniale Wissen an seine Grenzen stief§ und inwiefern und in welchem
Mafle dadurch Handlungsspielriume fiir afrikanische Akteure erdffnet wur-

23 Vgl. etwa Pesek 2005; Pesek 2006; Trotha 1994; Reinkowski/Thum 2012.

24 Vgl. etwa Young 1994; fiir Kamerun vgl. etwa Hausen 1970; Temgoua 1990; fiir Nord-
nigeria vgl. z. B. Tukur 1979; Tibenderana 1988. Dagegen schon frith Ajayi 1969.

25 Vgl. etwa Pesek 2005: 191-204; siche auch Trotha 1994: 32—-84 und 374-378.



18 KovronNiaLismMus UND IsLam

den, sondern auch indem sie untersucht, in welchem MafSe die kolonialen
Herrschafts- und Verwaltungsstrukturen in den untersuchten Gebieten auf
den vorhandenen islamischen Strukturen aufbauten und diese fortfiihrten
und inwiefern das koloniale Regime damit als Fortfithrung der bestehenden
Strukturen unter verinderten Vorzeichen betrachtet werden muss. Dabei ist
auch zu fragen, inwiefern sich derartige Kontinuititen auf die Art und Weise
auswirkeen, in der sich Kritik und Widerstand am kolonialen Regime duf3er-
te: Wenn die koloniale Herrschaft in der alltdglichen Praxis ein deutlich isla-
misches Gesicht behielt, ist damit zu rechnen, dass sich auch der Widerstand
gegen das koloniale Regime zunichst an diejenigen Akteure richtete, die im
Alltag auch der Kolonialzeit die Herrschaft verkérperten — die muslimischen
Herrscher und ihre Funktionire —, und dass er sich in islamischen Katego-
rien artikulierte. Indem die vorliegende Arbeit so nach den Grenzen kolo-
nialer Verinderungsmacht fragt, versucht sie gleichzeitig Ubertreibungen in
die andere Richtung zu vermeiden und bemiiht sich zu einer differenzieren-
den Analyse der kolonialen Herrschaftsverhiltnisse zu kommen: Koloniale
Herrschaft im islamischen Westafrika wird weder als radikaler Umsturz der
bestehenden Verhiltnisse verstanden, noch wird der kolonialen Episode jeg-
liche Verinderungsmacht abgesprochen. Die kolonialen Strukturen werden
als eine Herrschaftsform interpretiert, die in weit reichendem MafSe auf vor-
koloniale Institutionen aufbaute und in der afrikanische Akteure eine zentra-
le und nicht selten sehr eigenstindige Rolle spielten, die aber gleichzeitig die
vorhandenen Strukturen nicht unwesentlich im Sinne der Kolonialmichte
transformierte.

Die vorliegende Untersuchung betrachtet koloniale Herrschaft nicht iso-
liert, sondern bezieht grenziiberschreitende Verbindungen und Verflechtun-
gen auf unterschiedlichen Ebenen ein, die die koloniale Praxis vor Ort in ver-
schiedener Hinsicht beeinflussten. Ausgangspunkt ist dabei die Annahme,
dass europiische Diskurse tiber den Islam in Afrika und die Praxis kolonia-
ler Herrschaft im islamisch geprigten Westafrika in einem Verhiltnis wech-
selseitiger Beeinflussung standen. Gerade wenn es um die Frage nach den
Interaktionen von Kolonialismus und Islam in Afrika geht, erscheint diese
Betrachtung der Interaktionen zwischen Kolonie und Metropole allein aller-
dings nicht ausreichend.” Neuere Forschungen haben gezeigt, dass in vielen
Bereichen Ereignisse, Strukturen und Politiken in einzelnen Kolonien nicht
nur durch eine Interaktion mit der jeweiligen Metropole beeinflusst wurden,

26 Vgl. grundlegend zu dieser Interaktion Stoler/Cooper 1997.



EmNLEITUNG 19

sondern dass auch Austausch- und Transferprozesse mit angrenzenden Ko-
lonien, mit anderen Kolonien derselben Kolonialmacht oder sogar zwischen
konkurrierenden Kolonialimperien eine wichtige Rolle gespielt haben.?” Da-
ritber hinaus wurde jiingst auch auf den Einfluss globaler Strukturen auf
die koloniale Situation vor Ort hingewiesen. In einer sich globalisierenden
Welt um 1900, in der ein wichtiger Teil der Globalisierungsprozesse unter
imperialen Vorzeichen stattfand, standen die Kolonialherrschaft in einer be-
stimmten Kolonie und ihre Akteure und Strukturen in Beziehung zu und in
Interaktion mit Prozessen und Strukeuren, die sich zu dieser Zeit regionen-
und kontinentiibergreifend formierten und die fiir eine zunehmende globale
Integration auch der Kolonialimperien sorgten.”® Begriffe und Ideen wie die
eines »global colonialism«* oder einer »kolonialen Globalitit«*® gehéren in
diesen Zusammenhang,.

Gerade in Bezug auf Kolonialherrschaft in muslimisch geprigten Ge-
bieten erscheinen diese Uberlegungen besonders plausibel: Die Frage nach
dem richtigen Umgang mit den als schwierig und religids fanatisch gel-
tenden muslimischen Kolonialuntertanen und ihren religiosen und gesell-
schaftlichen Strukcuren, wurde von den Kolonialmichten jenseits der Gren-
zen einzelner Kolonien als besonderes Problem diskutiert. Dabei bestand ein
wesentlicher Aspekt dieser von allen Kolonialmichten als besonders emp-
fundenen Herausforderung in dem Umstand, dass man in der Religion des
Islam ein verbindendes Element sah, das Muslime unterschiedlicher Kolo-
nien miteinander in Kontakt brachte und iiber das sich insbesondere antiko-
loniale Strémungen und Ideen verbreiten konnten. So speiste sich die Angst
vor dem Widerstand muslimischer Kolonialuntertanen neben der Furcht vor
dem stereotypen Fanatismus, der den Muslimen angeblich zu eigen war, zu
einem nicht geringen Teil aus der Befiirchtung, dass solcher Widerstand tiber
das Bindeglied der religiosen Zugehorigkeit wie ein Flichenbrand von einem
Kolonialgebiet auf das andere tibergreifen und eine grof§e antikoloniale Be-
wegung hervorrufen konnte, die vor den Grenzen eines europdischen Kolo-
nialreiches nicht Halt machte.”

27 Vgl. z.B. Grant/Levine/Trentmann 2007; Hall/McClelland 2010; Lindner 2011a.

28 Siehe etwa Zimmerman 2010; zum Zusammenhang von Imperien und Globalisierung
siche z. B. Osterhammel 2009: 565 ff.; Darwin 2009; Magee/ Thompson 2010; kritisch
dazu Cooper 2005: 91-112.

29 Darwin 2007: 299.

30 Conrad 2008: 106 ff.

31 Vgl. etwa Motadel 2014a: 1 f; Osterhammel 2009: 1260 f.



20 KovronNiaLismMus UND IsLam

Tatsichlich waren diese kolonialen Projektionen nicht vollig ohne Ent-
sprechung auf der Seite der in den Kolonialimperien lebenden Muslime.
So bestanden durchaus grenziiberschreitende Verbindungen zwischen Mus-
limen unterschiedlicher Kolonien, die iiber Handelskontakte, Pilgerrouten,
Wanderprediger und gegen Ende des 19. Jahrhunderts zunehmend auch tiber
gedruckte Medien vermittelt wurden und die — ironischerweise beschleu-
nigt durch die mit der Kolonisierung einhergehenden Globalisierungsten-
denzen — auch das Landesinnere des westlichen Sudangebietes erreichten.?
Nachrichten aus anderen Teilen der islamisch geprigten Welt und besonders
aus iiberregional bedeutenden religidsen Zentren, neue religivse Stromun-
gen und durchaus auch antikoloniale Gedanken fanden iiber diese Kanile
ihren Weg auch in entfernter liegende Gegenden und konnten die koloniale
Situation an einem gegebenen Ort beeinflussen. Dabei musste es sich nicht
unbedingt um Kontinente {iberspannende Netzwerke handeln, auch inner-
halb von Grofiregionen wie dem afrikanischen Sudangiirtel bestanden akti-
ve Austauschbezichungen zwischen Muslimen, die koloniale Grenzen tiber-
schritten. Dass diese tatsichlichen Verbindungen und Strémungen nicht
immer dem entsprachen, was die Kolonialmichte in ihnen sahen oder von
ihnen befiirchteten, machte die Sache aus der Sicht der Kolonisatoren nicht
einfacher.

Um diesen vielfiltigen und auf verschiedenen Ebenen angesiedelten Ver-
flechtungen und Verbindungen unterschiedlicher Reichweite gerecht zu
werden und ihren Einfluss auf die koloniale Situation vor Ort zu analysie-
ren, ist die vorliegende Arbeit einerseits als Vergleich zwischen zwei anei-
nander grenzenden Kolonien unterschiedlicher europiischer Michte ange-
legt, die muslimisch geprigte Gebiete umfassten, welche — wie im Falle der
Reiche von Sokoto und Kanem-Bornu — vor der kolonialen Teilung poli-
tisch zusammenhingen. Dabei orientiert sich der Zuschnitt dieses Unter-
suchungsraumes im engeren Sinne zwar bis zu einem gewissen Grad an den
kolonialen Grenzziehungen, unterliuft die koloniale Raumordnung aber in-
sofern, als auch vorkoloniale Ordnungsmuster den Zuschnitt maflgeblich
beeinflussen, so dass von der deutschen Kolonie Kamerun nur der noérdliche
Teil in die Untersuchung einbezogen wird. Andererseits wird bei der Unter-
suchung von Entwicklungen und Strukturen innerhalb dieses engeren Un-
tersuchungsraumes stets nach Verbindungen gefragt, die tiber diesen Raum

32 Vgl. etwa Bayly 2004: 345 f. und 351-359; Osterhammel 2009: 249 f.
33 Siehe dazu Kapitel 5.2.



	Leere Seite

