




Kolonialismus und Islam



Sebastian Gottschalk, Dr. phil., war wissenschaftlicher Mitarbeiter an der FU 
Berlin und am Deutschen Historischen Museum; derzeit arbeitet er als Koor-
dinator für das Graduiertenkolleg »Global Intellectual History« in Berlin.

Reihe »Globalgeschichte«
Band 27

Herausgegeben von Sebastian Conrad, Andreas Eckert und Margrit Pernau



Sebastian Gottschalk

Kolonialismus und Islam
Deutsche und britische Herrschaft 
in Westafrika (1900–1914)

Campus Verlag
Frankfurt/New York



Zugleich Dissertation an der Freien Universität Berlin 2016

ISBN 978-3-593-50676-0 Print
ISBN 978-3-593-43621-0 E-Book (PDF)
ISBN 978-3-593-43664-7 E-Book (EPUB)

Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung ist ohne 
Zustimmung des Verlags unzulässig. Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen, Übersetzungen, 
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.
Copyright © 2017 Campus Verlag GmbH, Frankfurt am Main
Umschlaggestaltung: Guido Klütsch, Köln
Umschlagmotiv: Sultan Bukar Afade aus dem Königreich Mandara (heute zu Kamerun) mit 
seinem Gefolge (um 1911/15) © Bundesarchiv, Bild 108-212-018
Satz: publish4you, Bad Tennstedt
Gesetzt aus: Garamond
Druck und Bindung: Beltz Bad Langensalza GmbH
Printed in Germany

www.campus.de

Meinen Eltern



Inhalt

1.	 Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 7

2.	� Kolonialismus, Islam und Afrika – europäische Debatten  
und Diskurse im 19. Jahrhundert . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	 41
2.1	 Europäische Diskurse über den Islam  

im 19. Jahrhundert. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 41
2.2	 Afrika und der Islam im Diskurs der europäischen 

Forschungsreisenden des 19. Jahrhunderts. . . . . . . . . . . . . .               	 55
2.3	 Zwischenfazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 70

3.	� Koloniale Emirate? Deutsche und britische Kolonialherrschaft 
im islamischen Westafrika . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 73
3.1	 Die Etablierung kolonialer Herrschaft 

in Nordkamerun und Nordnigeria . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 73
3.2	 Die Grundzüge der kolonialen Herrschaftsstrukturen. . . . .      	 95
3.3	 Das islamische Rechts- und Steuersystem im kolonialen 

Herrschaftssystem Nordnigerias. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 107
3.4	 Das islamische Rechts- und Steuersystem 

im kolonialen Herrschaftssystem Nordkameruns. . . . . . . . .          	 128
3.5	 Verwaltungsreformen in Nordkamerun 1913 –  

Annäherung an das britische Modell. . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 137
3.6	 Zwischenfazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 148

4.	� Islamischer Widerstand gegen die koloniale Ordnung – 
die Mahdi-Bewegungen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 153
4.1	 Die Mahdi-Bewegungen in Satiru, Marua  

und Garua 1906/07 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 154



6	 Kolonialismus und Islam

4.2	 Mahdismus und Antikolonialismus im Kalifat von Sokoto.  	 164
4.3	 Reaktionen auf die Mahdi-Bewegungen in Nordkamerun. .   	 170
4.4	 Reaktionen auf die Mahdi-Bewegungen in Nordnigeria . . .    	 181
4.5	 Großbritannien und der Mahdismus 

im westlichen Sudangebiet nach 1914. . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 191

5.	� »Panislamische« Herausforderungen der Kolonialherrschaft –  
der Haddsch aus Westafrika  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 205
5.1	 Der Haddsch und die europäischen Imperialmächte 

im 19. Jahrhundert. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 206
5.2	 Der Haddsch aus Westafrika, der Sudan und  

die Kolonialmächte. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 218
5.3	 Pilger oder Arbeitsmigranten?  

Koloniale Bevölkerungspolitiken und der Haddsch 
in Nigeria und dem anglo-ägyptischen Sudan. . . . . . . . . . .            	 228

5.4	 Schutzzölle und Orientpolitik – der Haddsch  
als Herausforderung für die deutsche Kolonialherrschaft  
in Nordkamerun. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 236

5.5	 Mahdismus und Antikolonialismus –  
politische Dimensionen des Haddsch aus Nordnigeria . . . .     	 244

5.6	 Zwischenfazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 253

6.	� Resonanzen in der Metropole: Rückwirkungen auf die  
europäischen Diskurse über den Islam in (West-)Afrika  . . . . . . .       	 257
6.1	 Kritik der Missionsgesellschaften an der Islampolitik  

der Kolonialmächte. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 262
6.2	 Kolonialreform und Islamwissenschaft – die Entwicklung  

der Diskurse in Deutschland. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 266
6.3	 Schwache Resonanzen in Großbritannien. . . . . . . . . . . . . .               	 281

7.	 Fazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 287

Anhang  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 297

Dank . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 323



1.	 Einleitung

Thema und Fragestellung

Kolonialismus und Islam, dieses Begriffspaar weckt zunächst Assoziatio-
nen eines Gegensatzes: Der europäische Orientalismus konstruierte den zu-
meist islamischen Orient als negatives Gegenbild zum fortschrittlichen Eu-
ropa – eine Sichtweise, die, wie Edward Said prominent demonstrierte, die 
imperiale Beherrschung »des Orients« mental vorbereitet, wenn nicht gera-
dezu prädestiniert hat.1 Die Gebiete des mit inneren wie äußeren Problemen 
kämpfenden osmanischen Reiches gehörten zu den begehrtesten Objekten 
des europäischen Imperialismus in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts. 
In Afrika südlich der Sahara war der arabische Sklavenhändler islamischen 
Glaubens ein zentraler Topos der europäischen Anti-Sklaverei-Rhetorik, wel-
che oft einherging mit der Forderung nach einer kolonialen Intervention und 
Besetzung zur Beseitigung des Sklavenhandels auf dem afrikanischen Konti-
nent. Auch wenn die jüngere Forschung gezeigt hat, dass Missionsgesellschaf-
ten und Kolonialbehörden keine kongruenten Ziele hatten und daher nicht 
immer harmonisch Hand-in-Hand arbeiteten, gehörte die christliche Mis-
sionierung der Welt – und damit die Eindämmung, wenn nicht gar Zurück-
drängung des Islam – zum Kernbestand imperialer Ideologie des 19. Jahrhun-
derts. Zu dieser Zeit lebten bereits Millionen von Muslimen in Nordafrika, 
Süd- und Südostasien unter der Herrschaft christlicher Kolonialmächte. Flä-
chendeckende bewaffnete Widerstandsbewegungen unter den zahlreichen 
kolonialen Untertanen islamischen Glaubens gehörten dabei fest in das Arse-
nal imperialer Schreckgespenster; die Angst vor einem umfassenden Wider-
stand der Muslime gegen die europäische Kolonialherrschaft war um 1900 
in den Kolonialbehörden fast aller europäischen Kolonialmächte verbreitet. 
Muslime erschienen in dieser Perspektive vor allem als sinnlich-dekadente 

	 1	Said 1978.



8	 Kolonialismus und Islam

Vertreter einer Kultur im Niedergang, sie galten als erbitterte Gegner der eu-
ropäischen mission civilisatrice, die wegen ihrer angeblichen Neigung zu Ge-
walt und religiösem Fanatismus besonders gefürchtet waren.2

Gleichzeitig waren muslimische Eliten aber in allen europäischen Ko-
lonialreichen in die kolonialen Herrschaftsstrukturen eingebunden. Gerade 
innerhalb des britischen Empire betonten wichtige Kolonialfunktionäre da-
her auch eine dem Missionierungsgedanken zuwiderlaufende religiöse Neu-
tralität und erklärten die britische Monarchin zur Schutzherrin kolonialer 
Untertanen aller Religionen. Auch in den französischen Kolonien in Nord-
afrika – vor allem in Algerien – entwickelten die Kolonialadministratoren 
eine Haltung zum Islam, die eine Kooperation zumindest mit Teilen der lo-
kalen Eliten ermöglichte. Dabei nahmen die Kolonisatoren einen Blickwin-
kel auf den Islam ein, der den zuvor skizzierten Repräsentationen in vielem 
widersprach: Aus dieser Perspektive waren die muslimischen Kolonialunter-
tanen, und besonders die muslimischen Eliten der jeweiligen Kolonialge-
biete, nicht unberechenbare, zu Irrationalität und Gewalt neigende religiö-
se Fanatiker, sondern erschienen vielmehr als Vertreter einer alten und der 
europäischen relativ ähnlichen Kultur, die, wenn sie auch in der Entwick-
lung weit hinter der europäischen zurückgeblieben war, dennoch über gesell-
schaftliche und politische Institutionen verfügte, welche sich zur kolonialen 
Beherrschung der betreffenden Gebiete vortrefflich einspannen ließen. Die 
europäische Sicht auf das, was man zu dieser Zeit die »islamische Welt« zu 
nennen begann, war damit äußerst ambivalent: Einerseits war der Islam das 
irrationale und rückschrittliche Gegenbild zum aufgeklärten und fortschritt-
lichen Europa, andererseits erschienen Muslime in einer sich globalisieren-
den Welt, in der die europäischen Kolonisatoren einer Vielzahl ihnen frem-
der Kulturen begegneten, als Vertreter einer vergleichsweise vertrauten und 
beherrschbar erscheinenden Nachbarzivilisation, die für das koloniale Pro-
jekt wertvolle Verbündete sein konnten.3

Um 1900 herum gelangten nun islamisch geprägte Gebiete im afrikani-
schen Sudangürtel unter die Herrschaft verschiedener europäischer Kolo-
nialmächte, die zuvor nicht auf der europäischen Landkarte der »islamischen 
Welt« aufgetaucht waren, und über deren gesellschaftliche Verhältnisse und 
politische Verfasstheit in Europa nur wenig bekannt war. Im westlichen Su-
dangebiet, einer Großregion, die sich zwischen dem Südrand der Sahara und 

	 2	Siehe etwa Konrad 2010.
	 3	Vgl. z. B. Osterhammel 2003: 105; siehe dazu ausführlich Kapitel 2.1.



	 Einleitung� 9

dem Nordrand des tropischen Regenwaldes vom Senegal bis zum Tschad-
see erstreckt, trafen die Kolonisatoren dabei auf großflächige Herrschafts-
formationen, die nicht nur von einer islamischen Elite beherrscht wurden, 
sondern deren Bevölkerung auch zu einem größeren Teil aus Muslimen be-
stand. Zu den größten dieser westafrikanischen Herrschaftsverbände gehör-
ten das Kalifat von Sokoto, das zu Beginn des 19. Jahrhunderts in einer brei-
ten Jihad-Bewegung entstanden war, und das jahrhundertealte islamische 
Reich von Kanem-Bornu in unmittelbarer Nachbarschaft des Tschadsees.4 
Beide Reichsformationen wurden im Zuge kolonialer Eroberungsfeldzüge in 
den ersten Jahren des 20. Jahrhunderts zwischen den Kolonialmächten auf-
geteilt, wobei – abgesehen von kleineren Gebieten unter französischer Herr-
schaft – der größere Teil beider Reiche im britischen Protektorat Nordnigeria 
aufging, während der jeweils kleinere Teil zur deutschen Kolonie Kamerun 
geschlagen wurde.5

Zum Zeitpunkt der kolonialen Eroberung dieser Gebiete auf dem Höhe-
punkt des so genannten scramble for Africa war das Wissen der europäischen 
Invasoren über die ihnen begegnenden Menschen und ihre Gesellschaften 
nicht nur äußerst begrenzt, es steckte auch voller Widersprüche. Zwar spra-
chen die wenigen Berichte von europäischen Forschungsreisenden, welche 
die äußerst knappe Grundlage des europäischen Wissens über diese Gebiete 
bildeten, von großen und wirtschaftlich prosperierenden islamischen Rei-
chen und die Hoffnung auf reiche Landstriche und profitable neue Absatz-
märkte war ein wesentlicher Antriebsfaktor für das europäische Ausgreifen 
in den Sudangürtel. Doch fußten diese Vorstellungen mehr auf wirtschaft-
lichen Hoffnungen und imperialen Schwärmereien als auf belastbarem und 
widerspruchsfreiem Wissen. Denn gleichzeitig lagen die betreffenden Ge-
biete im Kernland des afrikanischen Kontinents, der im Europa des 19. Jahr-
hunderts als geschichts- und kulturlos galt und dessen Bewohner man in 
einem ursprünglichen Naturzustand wähnte – eine Repräsentation des Kon-
tinents und seiner Bewohner, die zur Vorstellung blühender islamischer Rei-
che in einem gewissen Widerspruch stand. Und schließlich waren Muslime 
aus europäischer Sicht ohnehin schwer einzuschätzen: Musste man sie als 
fortschrittsfeindliche religiöse Fanatiker fürchten oder konnte man sie als 
vergleichsweise zivilisierte Anhänger einer vertrauten Nachbarkultur zu sei-

	 4	Zur Geschichte des Kalifats von Sokoto siehe unter anderem Last 1967; Adeleye 1971; 
Al-Hajj 1979; Sulaiman 1987; zur Geschichte Kanem-Bornus siehe Brenner 1973; Zelt-
ner 1980.

	 5	Zur kolonialen Eroberung der Gebiete vgl. Kapitel 3.1.



10	 Kolonialismus und Islam

nen Verbündeten machen? Die afrikanischen Muslime des Westsudans bil-
deten damit einen Kreuzungspunkt zweier europäischer Diskurse über die 
außereuropäische Welt und vereinigten Repräsentationen auf sich, die sich 
nicht ohne weiteres zur Deckung bringen ließen: Waren sie Afrikaner, so 
konnten sie eigentlich keine Kultur besitzen, waren sie aber Muslime, muss-
ten sie eine Kultur haben, die sich möglicherweise sogar für die Zwecke des 
kolonialen Projektes einspannen ließ – neigten aber womöglich zu gefähr-
lichem religiösem Fanatismus.

Dieses doppelte Spannungsverhältnis in den europäischen Diskursen 
über die ihnen begegnenden außereuropäischen Anderen ist der Ausgangs-
punkt der vorliegenden Untersuchung deutscher und britischer Kolonial-
herrschaft über Muslime in Kamerun und Nordnigeria. Die Frage nach den 
Auswirkungen dieser doppelt ambivalenten Repräsentationen der westafri-
kanischen Muslime auf die Ausgestaltung der kolonialen Herrschaftsbezie-
hungen und die Praxis kolonialer Herrschaft steht im Zentrum der Arbeit. 
Inwiefern bestimmten die Vorstellungen der europäischen Kolonialfunktio-
näre davon, wie Muslime und ihre gesellschaftlichen und politischen Institu-
tionen einzuschätzen waren, den Umgang der Kolonisatoren mit den ihnen 
begegnenden Menschen, und wie verhielten sich europäische Islamrepräsen-
tationen zu dem, was Afrikanerinnen und Afrikaner unter Islam verstanden 
und in seinem Namen praktizierten? Welche Bedeutung hatten europäische 
Diskurse über den Islam und Afrika somit darauf, wie die koloniale Poli-
tik vor Ort formuliert und Herrschaftsstrukturen ausgestaltet wurden? Da-
bei geht es auch darum zu untersuchen, inwieweit vorkoloniale islamische 
Institutionen und Akteure in die kolonialen Strukturen integriert wurden 
und die koloniale Herrschaftspraxis mit prägten. Diese Herangehensweise 
schließt die Frage nach den Spielräumen afrikanischer Akteure innerhalb 
dieser Herrschaftsarrangements ebenso ein, wie diejenige nach Formen und 
Möglichkeiten antikolonialen Widerstands, der sich auf den Islam berief 
und sich an der Kritik ebendieser Integration islamischer Institutionen in 
den kolonialen Apparat entzündete. Schließlich soll auch gefragt werden, ob 
und inwiefern die kolonialen Erfahrungen in Kamerun und Nordnigeria auf 
die europäischen Diskurse über Muslime in Afrika rückwirkten und diese 
veränderten.

Die Arbeit untersucht damit das Wechselspiel von kolonialem Diskurs 
und kolonialer Herrschaftspraxis, indem ausgehend von einer Analyse der 
Diskurse über den Islam – und besonders den Islam in Afrika – die Kon-
sequenzen dieser diskursiven Formationen in der kolonialen Situation vor 



	 Einleitung� 11

Ort analysiert werden. Die Arbeit argumentiert, dass hier in der Tat eine 
Wechselbeziehung bestand, dass diese gegenseitige Beeinflussung aber nicht 
linear und eindeutig verlief und dass muslimische Akteure vor Ort an diesen 
Prozessen einen wesentlichen Anteil hatten. Insbesondere wird gezeigt, wie 
Widersprüche in den europäischen Diskursen über den Islam in Afrika zwar 
einerseits ein flexibles und strategisches Handeln der Kolonialbeamten im 
Umgang mit den islamischen Akteuren und Strukturen vor Ort ermöglich-
ten, wie aber andererseits diese Widersprüche auch Unsicherheiten aufseiten 
der Kolonialmächte verursachten, wenn es etwa darum ging, islamisch auf-
tretende Widerstandsbewegungen richtig einzuschätzen und zu interpretie-
ren. Diese Unsicherheiten waren der Auslöser für Prozesse der lokalen Wis-
sensproduktion, an denen die mit den Kolonialmächten kooperierenden 
muslimischen Eliten nicht unwesentlich beteiligt waren. Die Untersuchung 
zeigt, wie hier vor Ort eine Interpretation des Muslimischseins unterschied-
licher Gruppen innerhalb der untersuchten Kolonien entwickelt wurde, 
welche die bestehenden diskursiven Widersprüche überbrücken konnte und 
eine kohärentere Strategie im Umgang mit Herausforderungen durch islami-
sche Oppositionelle ermöglichte. Diese Interpretation, die einen lokalen Is-
lam von einem Islam außerhalb der untersuchten Gebiete unterschied, fand 
schließlich – so die Argumentation der Arbeit – ihren Weg zurück in die Me-
tropole und beeinflusste die Arbeit von Islamwissenschaftlern wie dem am 
Hamburger Kolonialinstitut lehrenden Carl Becker.

Das Untersuchungsgebiet umfasst mit dem Norden des deutschen 
Schutzgebietes Kamerun und dem britischen Protektorat Nordnigeria zwei 
Kolonialgebiete, die in der Forschung zumeist als klassische Fälle eines in-
direkten Herrschaftssystems in Afrika betrachtet wurden. Bei diesem Herr-
schaftsmodell wurden weite Bereiche der praktischen Herrschaftsaufgaben 
weiterhin von den örtlichen Eliten ausgeführt, während den europäischen 
Kolonialbeamten lediglich die Aufgabe der Oberaufsicht über diese nun-
mehr als Intermediäre fungierenden lokalen Herrscher und ihre Funktionä-
re zufiel. Besonders Nordnigeria, dessen langjähriger Hochkommissar bzw. 
Gouverneur Frederick Lugard die von ihm in diesem Gebiet etablierte Pra-
xis der indirect rule zu einem der einflussreichsten Herrschaftsmodelle für 
das britisch besetzte Afrika machte, gilt als Paradebeispiel eines indirekten 
Herrschaftssystems in Afrika südlich der Sahara.6 Der Norden Kameruns, 

	 6	Vgl. etwa Cell 1999: 239 ff.; Albertini 1976: 246 ff.; Marx 2004a: S. 163 f.; Speitkamp 
2007: S. 254 f.



12	 Kolonialismus und Islam

der bisher deutlich seltener Gegenstand der Forschung war als die bekann-
tere Nachbarkolonie, wird dabei meist als einer der wenigen Fälle eines deut-
schen Systems indirekter Kolonialherrschaft betrachtet, der darüber hinaus 
von vornherein stark vom größeren britischen Nachbarn beeinflusst war.7 
Die kolonialhistorische Forschung erklärte die Entscheidung der Kolonial-
mächte für ein indirektes Herrschaftssystem zumeist mit einem Mangel an 
lokalem Wissen und personellen wie finanziellen Ressourcen und konzen-
trierte sich bei der Untersuchung der indirect rule in diesen Gebieten häufig 
auf die Frage, wie indirekt das System in der Praxis eigentlich war. Nicht sel-
ten spielte dabei der Vergleich mit der französischen Kolonialherrschaft eine 
wichtige Rolle, die im Gegensatz zur britischen grundsätzlich als das klassi-
sche Modell einer direkten Herrschaft betrachtet wurde.8

Obwohl dabei durchaus zur Kenntnis genommen wurde, dass es sich bei 
den politischen Eliten der hier untersuchten Gebiete um Muslime handelte, 
wurde die Frage der Religion und ihrer Bedeutung für die kolonialen Herr-
schaftsarrangements nur selten thematisiert. Dies ist umso bemerkenswer-
ter, als die Frage nach dem richtigen Umgang mit dem Islam in den euro-
päischen Kolonialreichen um 1900 für alle betroffenen Kolonialmächte eine 
wichtige Rolle spielte und besonders im Hinblick auf die Ängste vor anti-
kolonialen islamischen Verschwörungen und großflächigem religiösem Wi-
derstand engagiert diskutiert wurde.9 In der vorliegenden Arbeit wird daher 
explizit untersucht, ob und welche Auswirkungen diese europäischen De-
batten über den Islam auf die Ausgestaltung der Kolonialherrschaft hatten 
und wie die kolonialen Erfahrungen in den untersuchten Gebieten auf die 
europäischen Islamdiskurse zurückwirkten. Die bestehende kolonialhistori-
sche Forschung zur deutschen und britischen Kolonialherrschaft im musli-
mischen Afrika südlich der Sahara kann so um eine wichtige Dimension er-
weitert und eine neue Perspektive auf die Herrschaftsbeziehungen in den 
untersuchten Kolonien erschlossen werden. Ziel dieses Fokus auf Kolonia-
lismus und Islam ist es nicht, einem islamzentrierten Exzeptionalismus das 
Wort zu reden oder die Strukturen und Praktiken kolonialer Herrschaft ganz 
durch die islamische Prägung der Gesellschaften erklären zu wollen. Viel-
mehr geht es darum, auszuleuchten, inwiefern Besonderheiten, die die his-
torischen Akteure durch ihren Blick auf den Islam der kolonialen Situation 

	 7	Vgl. z. B. Speitkamp 2005: 52 f.; Gründer 2012: 159; Hausen 1970: 105 ff.; Hoffmann 
2007: 273 ff.

	 8	Vgl. etwa Crowder 1968: 165–173 und 217–238; Albertini 1976: 273 ff. und 387 f.
	 9	Vgl. etwa Motadel 2012.



	 Einleitung� 13

in den untersuchten Gebieten zusprachen, die Kolonialherrschaft in spezi-
fischer Weise geprägt haben. In welcher Weise sahen die Kolonialakteure 
die Situation aufgrund des Islamisch-Seins der in diesen Kolonien lebenden 
Menschen als von anderen Kontexten verschieden und wie wirkte sich diese 
Sicht auf ihr Handeln aus?

Dabei geht es auch darum die Funktion der Religion als Differenzmar-
ker in der kolonialen Situation, die in Bezug auf andere Weltregionen be-
reits besser erforscht ist, auch für das koloniale Afrika stärker als bisher in 
die Analyse der Kolonialherrschaft einzubeziehen. Koloniale Herrschaft eu-
ropäischer Mächte über außereuropäische Bevölkerungen beruhte wesent-
lich auf der Konstruktion von Differenzen zwischen Menschengruppen.10 
Die Behauptung eines grundlegenden zivilisatorischen Gefälles zwischen 
Europa und dem Rest der Welt bildete die legitimatorische Grundlage für 
die gewaltsame Kolonisierung ganzer Kontinente. Die zur weiteren Begrün-
dung dieses Zivilisationsgefälles ins Feld geführten pseudowissenschaftlichen 
Theorien von der Existenz und grundsätzlichen Verschiedenheit so genann-
ter Menschenrassen standen dabei bereits in einem gewissen Spannungsver-
hältnis zu der als Rechtfertigung der europäischen Expansion herangezoge-
nen Zivilisierungsmission.11 Die jüngere Kolonialforschung hat eindringlich 
darauf hingewiesen, dass die versuchte Einteilung der Welt in zwei Grup-
pen von Herrschern und Beherrschten, die zum inneren Kern des kolonia-
len Projektes gehörte, zu keinem Zeitpunkt selbstverständlich funktionier-
te – sie wurde stets von der Vielfalt menschlicher Lebenswirklichkeiten, dem 
Handeln der Menschen, die diese Einteilungen herausforderten oder sie sich 
eigensinnig aneigneten, und nicht zuletzt von ihren eigenen inneren Wider-
sprüchen und Spannungen in Frage gestellt.12 Eine wesentliche Aufgabe der 
mit der Aufrechterhaltung dieser Herrschaftsverhältnisse beauftragten Kolo-
nialfunktionäre bestand daher darin, dieses wackelige Fundament kolonialer 
Herrschaft immer wieder zu rekonstruieren und zu stabilisieren.

In der vorliegenden Arbeit frage ich, welche Rolle die Kategorie der Re-
ligion für die Konstruktion einer grundsätzlichen Differenz zwischen Kolo-

	 10	Vgl. etwa Comaroff 2002: 114 f. Grundlegend zur »rule of colonial difference« vgl. Chat-
terjee 1993: 14–34; siehe auch Adas 1990; Wirz 1999: 269 ff.

	 11	Vgl. etwa Comaroff 2002: 114 f. und 119; Osterhammel 2005: 363–366; siehe auch Adas 
1990: 318–338; Nadin Heé und Ulrike Schaper weisen darauf hin, dass diese Spannung 
nicht notwendig als Widerspruch gelesen werden muss, sondern dass beide Konzepte, je 
nach ihrer konkreten Auslegung, einander auch ergänzen und bei der Herstellung einer 
kolonialen Ordnung Hand in Hand gehen konnten, vgl. Heé/Schaper 2009: 9–12.

	 12	Vgl. etwa Stoler/Cooper 1997: 6–11; grundlegend dazu Bhabha 1994.



14	 Kolonialismus und Islam

nisierern und Kolonisierten spielte. Auf das Zusammenspiel verschiedener 
Differenzkriterien – vor allem »Rasse«, Klasse und Gender – und der da-
durch produzierten Spannungen, Widersprüche und Uneindeutigkeiten ist 
in der durch die postcolonial studies geprägten Forschung wiederholt einge-
gangen worden.13 Für meine Arbeit geht es in diesem Zusammenhang vor 
allem um die Frage, in welchem Verhältnis hier die Kategorien von »Rasse« 
und Religion standen. Dabei wird zu untersuchen sein, wie sich die diskur-
siven Gegensätze Europa-Islam und Europa-Afrika zueinander verhielten, 
wenn es darum ging, eine koloniale Hierarchie mit den Kolonisatoren an der 
Spitze zu konstruieren und zu begründen.

Doch auch jenseits der Versuche einer manichäischen Einteilung der 
Welt in Kolonisierer und Kolonisierte bemühten sich die Akteure kolonialer 
Herrschaft um die Konstruktion von Differenzen innerhalb der Gruppe der 
Kolonisierten. Koloniale Bevölkerungen, die nach Kategorien, welche von 
den Kolonialmächten definiert wurden, in deutlich voneinander unterschie-
dene Menschengruppen eingeteilt waren, ließen sich nicht nur leichter ver-
stehen und durchschauen, sich waren auch besser zu kontrollieren und zu 
beherrschen – sowohl mit Blick auf die Möglichkeiten einer Strategie des 
divide et impera, als auch hinsichtlich einer möglichst reibungs- und lücken-
losen Erfassung und Verwaltung.14 Im Bemühen um derartige Gruppenkon-
struktionen rekurrierten die Kolonialmächte auf unterschiedliche Katego-
rien der Differenzierung. Für das subsaharische Afrika hat die Forschung vor 
allem die Bedeutung der sich teilweise überschneidenden essentialisierenden 
Kategorien von »Rasse« und »Stamm« bzw. »Ethnie« betont und die langfris-
tigen Folgen dieser Gruppenkonstruktionen für eine bis in die Gegenwart 
wirkmächtige Ethnisierung vieler afrikanischer Gesellschaften diskutiert.15 
Neben der »Rasse« konnte aber auch die Religion als koloniale Differenzka-
tegorie herangezogen werden. Die Verfestigung und Institutionalisierung der 
unterschiedlichen Religionsgruppen auf dem indischen Subkontinent durch 
die britischen Kolonialherren ist hierfür das bekannteste und am besten er-
forschte Beispiel.16

	 13	Für das britische Empire vgl. etwa McClintock 1995; Levine 2003; für den deutschen 
Fall siehe unter anderem Grosse 2000; Kundrus 2003.

	 14	Vgl. etwa Comaroff 2002: 116 ff.; Eckert 2011: 45 ff.; grundlegend dazu Ranger 1983; die 
Grenzen der »Erfindung« betonen kritisch z. B. Ranger 1993; Spear 2003.

	 15	Vgl. etwa den Überblick bei Lentz 1995 oder die Beiträge in Vail 1989; siehe auch Wirz 
1999: 261 ff.

	 16	Vgl. z. B. Pandey 1990; siehe auch den Abschnitt zum Forschungsstand



	 Einleitung� 15

Die vorliegende Arbeit fragt nun, welche Bedeutung die Religion als 
Differenzkategorie auch für das koloniale Afrika haben konnte, und un-
tersucht, welche Rolle gerade die Unterscheidung zwischen Muslimen und 
Nicht-Muslimen durch die Kolonialmächte für die Herrschaftsausübung in 
den untersuchten Gebieten spielte. Dabei lautet meine These, dass es hier 
zu Überschneidungen und Verschränkungen zwischen den Kategorien von 
»Rasse« und Religion kam, die Widersprüche und Uneindeutigkeiten pro-
duzierten, welche die koloniale Einteilung der Bevölkerung nach einem eu-
ropäischen Raster erschwerten. Dies hing vor allem damit zusammen, dass 
nach den Kriterien des europäischen Zivilisationsdiskurses der Zeit das Vor-
handensein einer von der europäischen Wissenschaft als solcher anerkann-
ten Religion ein Indikator für eine fortgeschrittenere Kulturstufe war, welche 
die in Subsahara-Afrika lebenden Menschen den zeitgenössischen Rassedis-
kursen zufolge aber noch gar nicht erreicht hatten.17 Diese Spannungen zwi-
schen den Diskursen und den auf ihnen aufbauenden Gruppenkonstruktio-
nen führten zu Unsicherheiten aufseiten der Kolonialmächte und machten 
eine wiederholte Neujustierung der kolonialen Ordnung nötig.

In diesem Zusammenhang geht es in der vorliegenden Arbeit auch da-
rum, die Bedeutung kolonialen Wissens und europäischer Diskurse über die 
außereuropäische Welt für die koloniale Praxis zu evaluieren. Das Zusam-
menspiel von Wissen und Herrschaft gehört zu den Kernbereichen der jün-
geren Kolonialismusforschung. Die Rolle des Wissens bei Etablierung und 
Ausübung kolonialer Herrschaft und seine Auswirkungen auf die kolonia-
len wie auch die postkolonialen Gesellschaften ist – maßgeblich beeinflusst 
durch die Impulse der postcolonial studies – auf verschiedenen Ebenen the-
matisiert und untersucht worden.18 Einerseits wurden in grundlegender Wei-
se die nachhaltigen Wirkungen der europäischen und eurozentrischen Wis-
sensordnung(en) auf das Denken und Handeln der zeitgenössischen Akteure 
wie auch der postkolonialen Gesellschaften kontrovers diskutiert. Hier geht 
es ganz grundsätzlich um die Frage, inwiefern das koloniale Ausgreifen der 
europäischen Mächte auf große Teile der übrigen Welt vorgezeichnet und 
geprägt war durch eine europäische Wissensordnung, die seit der Aufklä-
rung durchdrungen war (und ist) von der Konstruktion eines Gegensatzes 
zwischen der rational geprägten europäischen und der nicht aufgeklärten 

	 17	Siehe näher dazu Kapitel 2.2.
	 18	Einen Einstieg in die Forschung zum britischen Empire bietet Ballantyne 2008; für den 

deutschen Fall siehe Conrad 2007; einen interessanten Querschnitt durch die Thematik 
bieten auch die Beiträge in Habermas/Pzryrembel 2013.



16	 Kolonialismus und Islam

außereuropäischen Welt.19 Auf einer konkreteren Ebene wurde andererseits 
die Rolle verschiedener wissenschaftlicher Disziplinen und einzelner Wissen-
schaftler bei der Generierung und Bereitstellung notwendigen kolonialen 
Herrschaftswissens untersucht sowie umgekehrt die Bedeutung des europäi-
schen Kolonialismus und der durch ihn geschaffenen Möglichkeiten für die 
Herausbildung und Etablierung neuer Disziplinen thematisiert.20

Für die vorliegende Arbeit spielen beide Ebenen eine wichtige Rolle: Ei-
nerseits das Vorwissen über den Islam, mit dem die Kolonialfunktionäre in 
die untersuchten Gebieten kamen und das den Ausgangspunkt ihrer Begeg-
nung mit den dort lebenden Muslimen bildete, andererseits das Wissen, das 
von Wissenschaftlern in Europa in Auseinandersetzung mit den kolonialen 
Erfahrungen über den Islam in Westafrika produziert wurde. Dabei fragt die 
Arbeit besonders nach den Wechselwirkungen zwischen europäischen Dis-
kursen und kolonialer Praxis in den untersuchten Kolonien. Welche Folgen 
hatte in Europa produziertes Wissen über den Islam auf die koloniale Praxis 
in den Kolonien und in welcher Weise beeinflussten koloniale Erfahrungen 
im Umgang mit Muslimen in Westafrika die Produktion von Wissen über 
den Islam?21 Besonderes Augenmerk wird dabei auf solche Momente gerich-
tet, in denen das Wissen der Europäer durch das Handeln der kolonisierten 
Bevölkerungen herausgefordert wurde und die Kolonialbeamten feststellen 
mussten, dass sich das beobachtete Verhalten der Menschen nicht mit dem 
in Einklang bringen ließ, was die Europäer über sie zu wissen glaubten – 
etwa, wenn Teile der muslimischen Bevölkerung, die nach dem Kenntnis-
stand der Kolonialbeamten höchstens der Form nach Muslime waren und 
denen religiöse Gewalt fern lag, gewaltsam und im Namen des Islam gegen 
die Kolonialmacht aufstanden.22 In solchen Momenten wurde es nötig, das 
bestehende Wissen zu aktualisieren und zu verändern, um es mit den neuen 
Erfahrungen in Einklang zu bringen. Es wird zu fragen sein, inwiefern dieses 
neue in der kolonialen Situation produzierte Wissen auf die Diskurse in Eu-
ropa zurückwirkte und diese ggf. veränderte.

	 19	Grundlegend für diesen Ansatz war Said 1978; grundlegend mit Fokus auf Afrika: Mu-
dimbe 1988; einen allgemeinen Einstieg in die Diskussion bieten Conrad/Randeria 
2002: 32–35.

	 20	Vgl. dazu etwa die Beiträge in MacLeod 2000; Stuchtey 2005; Tilley/Gordon 2007; für 
den deutschen Fall siehe auch Grosse 2000; Zimmerman 2004; Eckart 1997.

	 21	Einen wichtigen Anstoß für die Erforschung derartiger Zusammenhänge und Wechsel-
wirkungen gaben Stoler/Cooper 1997.

	 22	Ein Versagen kolonialen Wissens im Umgang mit Krisensituationen beschreibt etwa 
mit Blick auf den Indischen Aufstand von 1857 Bayly 1997.



	 Einleitung� 17

Indem die Arbeit die Grenzen des kolonialen Wissens über die islami-
schen Gesellschaften in den untersuchten Gebieten und die Brüchigkeit der 
auf diesem Wissen fußenden kolonialen Ordnung hervorhebt und die da-
raus für die islamischen Akteure erwachsenden Handlungsspielräume auf-
zeigt, schließt sie an eine Strömung der neueren Kolonialismusforschung 
an, welche entgegen einer lange Zeit vorherrschenden Konzentration auf das 
Überwältigungspotential der Kolonialmächte die Schwäche des kolonialen 
Staates betont.23 Über Jahrzehnte lag der Interesseschwerpunkt der histori-
schen Kolonialforschung auf stark politik- und wirtschaftsgeschichtlichen 
Fragestellungen, wodurch vor allem die zerstörerische Kraft kolonialer Ge-
walt, die bis in die Gegenwart nachwirkenden Folgen autoritärer Herrschaft 
und wirtschaftlicher Ausbeutung und die tiefgreifenden gesellschaftlichen 
Brüche, die die Kolonialzeit in vielen betroffenen Regionen verursacht hat, 
in den Vordergrund gerückt wurden.24 Demgegenüber konnte eine neuere, 
stärker kulturwissenschaftlich orientierte und von den postcolonial studies in-
spirierte Kolonialforschung zeigen, wie prekär gerade in den ersten Jahrzehn-
ten die Position europäischer Kolonialakteure oft war. Es zeigte sich nicht 
nur, wie diese aufgrund mangelnden Wissens, beschränkter Sprachkenntnis-
se und begrenzter Ressourcen auf vorhandene Strukturen und Institutionen 
sowie auf die Kooperation und Hilfe lokaler Machthaber und Intermediärer 
angewiesen waren, ohne die sie praktisch handlungsunfähig gewesen wären, 
sondern auch wie die selbsternannten Kolonisatoren oftmals gesellschaftli-
chen Realitäten und menschlichem Handeln hilflos gegenüberstanden, das 
sie nicht verstanden und auf das sie nicht adäquat zu reagieren wussten. Ko-
loniale Gewalt, die aufgrund der knappen Ressourcen oft nur zeitlich und 
räumlich begrenzt ausgeübt werden konnte, erscheint in dieser Perspekti-
ve weniger als überlegene Überwältigung, sondern vielmehr als hilfloser – 
aber dadurch für die Betroffenen nicht weniger traumatisierender – Versuch, 
Herr einer Situation zu werden, die man nicht durchschaute und der man 
anders nicht gewachsen war.25

Diese die Grenzen der kolonialen Macht betonende Perspektive macht 
sich auch die vorliegende Arbeit zu eigen, indem sie nicht nur fragt, wo 
das koloniale Wissen an seine Grenzen stieß und inwiefern und in welchem 
Maße dadurch Handlungsspielräume für afrikanische Akteure eröffnet wur-

	 23	Vgl. etwa Pesek 2005; Pesek 2006; Trotha 1994; Reinkowski/Thum 2012.
	 24	Vgl. etwa Young 1994; für Kamerun vgl. etwa Hausen 1970; Temgoua 1990; für Nord-

nigeria vgl. z. B. Tukur 1979; Tibenderana 1988. Dagegen schon früh Ajayi 1969.
	 25	Vgl. etwa Pesek 2005: 191–204; siehe auch Trotha 1994: 32–84 und 374–378.



18	 Kolonialismus und Islam

den, sondern auch indem sie untersucht, in welchem Maße die kolonialen 
Herrschafts- und Verwaltungsstrukturen in den untersuchten Gebieten auf 
den vorhandenen islamischen Strukturen aufbauten und diese fortführten 
und inwiefern das koloniale Regime damit als Fortführung der bestehenden 
Strukturen unter veränderten Vorzeichen betrachtet werden muss. Dabei ist 
auch zu fragen, inwiefern sich derartige Kontinuitäten auf die Art und Weise 
auswirkten, in der sich Kritik und Widerstand am kolonialen Regime äußer-
te: Wenn die koloniale Herrschaft in der alltäglichen Praxis ein deutlich isla-
misches Gesicht behielt, ist damit zu rechnen, dass sich auch der Widerstand 
gegen das koloniale Regime zunächst an diejenigen Akteure richtete, die im 
Alltag auch der Kolonialzeit die Herrschaft verkörperten – die muslimischen 
Herrscher und ihre Funktionäre –, und dass er sich in islamischen Katego-
rien artikulierte. Indem die vorliegende Arbeit so nach den Grenzen kolo-
nialer Veränderungsmacht fragt, versucht sie gleichzeitig Übertreibungen in 
die andere Richtung zu vermeiden und bemüht sich zu einer differenzieren-
den Analyse der kolonialen Herrschaftsverhältnisse zu kommen: Koloniale 
Herrschaft im islamischen Westafrika wird weder als radikaler Umsturz der 
bestehenden Verhältnisse verstanden, noch wird der kolonialen Episode jeg-
liche Veränderungsmacht abgesprochen. Die kolonialen Strukturen werden 
als eine Herrschaftsform interpretiert, die in weit reichendem Maße auf vor-
koloniale Institutionen aufbaute und in der afrikanische Akteure eine zentra-
le und nicht selten sehr eigenständige Rolle spielten, die aber gleichzeitig die 
vorhandenen Strukturen nicht unwesentlich im Sinne der Kolonialmächte 
transformierte.

Die vorliegende Untersuchung betrachtet koloniale Herrschaft nicht iso-
liert, sondern bezieht grenzüberschreitende Verbindungen und Verflechtun-
gen auf unterschiedlichen Ebenen ein, die die koloniale Praxis vor Ort in ver-
schiedener Hinsicht beeinflussten. Ausgangspunkt ist dabei die Annahme, 
dass europäische Diskurse über den Islam in Afrika und die Praxis kolonia-
ler Herrschaft im islamisch geprägten Westafrika in einem Verhältnis wech-
selseitiger Beeinflussung standen. Gerade wenn es um die Frage nach den 
Interaktionen von Kolonialismus und Islam in Afrika geht, erscheint diese 
Betrachtung der Interaktionen zwischen Kolonie und Metropole allein aller-
dings nicht ausreichend.26 Neuere Forschungen haben gezeigt, dass in vielen 
Bereichen Ereignisse, Strukturen und Politiken in einzelnen Kolonien nicht 
nur durch eine Interaktion mit der jeweiligen Metropole beeinflusst wurden, 

	 26	Vgl. grundlegend zu dieser Interaktion Stoler/Cooper 1997.



	 Einleitung� 19

sondern dass auch Austausch- und Transferprozesse mit angrenzenden Ko-
lonien, mit anderen Kolonien derselben Kolonialmacht oder sogar zwischen 
konkurrierenden Kolonialimperien eine wichtige Rolle gespielt haben.27 Da-
rüber hinaus wurde jüngst auch auf den Einfluss globaler Strukturen auf 
die koloniale Situation vor Ort hingewiesen. In einer sich globalisierenden 
Welt um 1900, in der ein wichtiger Teil der Globalisierungsprozesse unter 
imperialen Vorzeichen stattfand, standen die Kolonialherrschaft in einer be-
stimmten Kolonie und ihre Akteure und Strukturen in Beziehung zu und in 
Interaktion mit Prozessen und Strukturen, die sich zu dieser Zeit regionen- 
und kontinentübergreifend formierten und die für eine zunehmende globale 
Integration auch der Kolonialimperien sorgten.28 Begriffe und Ideen wie die 
eines »global colonialism«29 oder einer »kolonialen Globalität«30 gehören in 
diesen Zusammenhang.

Gerade in Bezug auf Kolonialherrschaft in muslimisch geprägten Ge-
bieten erscheinen diese Überlegungen besonders plausibel: Die Frage nach 
dem richtigen Umgang mit den als schwierig und religiös fanatisch gel-
tenden muslimischen Kolonialuntertanen und ihren religiösen und gesell-
schaftlichen Strukturen, wurde von den Kolonialmächten jenseits der Gren-
zen einzelner Kolonien als besonderes Problem diskutiert. Dabei bestand ein 
wesentlicher Aspekt dieser von allen Kolonialmächten als besonders emp-
fundenen Herausforderung in dem Umstand, dass man in der Religion des 
Islam ein verbindendes Element sah, das Muslime unterschiedlicher Kolo-
nien miteinander in Kontakt brachte und über das sich insbesondere antiko-
loniale Strömungen und Ideen verbreiten konnten. So speiste sich die Angst 
vor dem Widerstand muslimischer Kolonialuntertanen neben der Furcht vor 
dem stereotypen Fanatismus, der den Muslimen angeblich zu eigen war, zu 
einem nicht geringen Teil aus der Befürchtung, dass solcher Widerstand über 
das Bindeglied der religiösen Zugehörigkeit wie ein Flächenbrand von einem 
Kolonialgebiet auf das andere übergreifen und eine große antikoloniale Be-
wegung hervorrufen könnte, die vor den Grenzen eines europäischen Kolo-
nialreiches nicht Halt machte.31

	 27	Vgl. z. B. Grant/Levine/Trentmann 2007; Hall/McClelland 2010; Lindner 2011a.
	 28	Siehe etwa Zimmerman 2010; zum Zusammenhang von Imperien und Globalisierung 

siehe z. B. Osterhammel 2009: 565 ff.; Darwin 2009; Magee/Thompson 2010; kritisch 
dazu Cooper 2005: 91–112.

	 29	Darwin 2007: 299.
	 30	Conrad 2008: 106 ff.
	 31	Vgl. etwa Motadel 2014a: 1 f.; Osterhammel 2009: 1260 f.



20	 Kolonialismus und Islam

Tatsächlich waren diese kolonialen Projektionen nicht völlig ohne Ent-
sprechung auf der Seite der in den Kolonialimperien lebenden Muslime. 
So bestanden durchaus grenzüberschreitende Verbindungen zwischen Mus-
limen unterschiedlicher Kolonien, die über Handelskontakte, Pilgerrouten, 
Wanderprediger und gegen Ende des 19. Jahrhunderts zunehmend auch über 
gedruckte Medien vermittelt wurden und die  – ironischerweise beschleu-
nigt durch die mit der Kolonisierung einhergehenden Globalisierungsten-
denzen – auch das Landesinnere des westlichen Sudangebietes erreichten.32 
Nachrichten aus anderen Teilen der islamisch geprägten Welt und besonders 
aus überregional bedeutenden religiösen Zentren, neue religiöse Strömun-
gen und durchaus auch antikoloniale Gedanken fanden über diese Kanäle 
ihren Weg auch in entfernter liegende Gegenden und konnten die koloniale 
Situation an einem gegebenen Ort beeinflussen. Dabei musste es sich nicht 
unbedingt um Kontinente überspannende Netzwerke handeln, auch inner-
halb von Großregionen wie dem afrikanischen Sudangürtel bestanden akti-
ve Austauschbeziehungen zwischen Muslimen, die koloniale Grenzen über-
schritten.33 Dass diese tatsächlichen Verbindungen und Strömungen nicht 
immer dem entsprachen, was die Kolonialmächte in ihnen sahen oder von 
ihnen befürchteten, machte die Sache aus der Sicht der Kolonisatoren nicht 
einfacher.

Um diesen vielfältigen und auf verschiedenen Ebenen angesiedelten Ver-
flechtungen und Verbindungen unterschiedlicher Reichweite gerecht zu 
werden und ihren Einfluss auf die koloniale Situation vor Ort zu analysie-
ren, ist die vorliegende Arbeit einerseits als Vergleich zwischen zwei anei-
nander grenzenden Kolonien unterschiedlicher europäischer Mächte ange-
legt, die muslimisch geprägte Gebiete umfassten, welche – wie im Falle der 
Reiche von Sokoto und Kanem-Bornu – vor der kolonialen Teilung poli-
tisch zusammenhingen. Dabei orientiert sich der Zuschnitt dieses Unter-
suchungsraumes im engeren Sinne zwar bis zu einem gewissen Grad an den 
kolonialen Grenzziehungen, unterläuft die koloniale Raumordnung aber in-
sofern, als auch vorkoloniale Ordnungsmuster den Zuschnitt maßgeblich 
beeinflussen, so dass von der deutschen Kolonie Kamerun nur der nördliche 
Teil in die Untersuchung einbezogen wird. Andererseits wird bei der Unter-
suchung von Entwicklungen und Strukturen innerhalb dieses engeren Un-
tersuchungsraumes stets nach Verbindungen gefragt, die über diesen Raum 

	 32	Vgl. etwa Bayly 2004: 345 f. und 351–359; Osterhammel 2009: 249 f.
	 33	Siehe dazu Kapitel 5.2.


	Leere Seite

