Philipp Ruch

EHRE UND RACHE

Eine Geftihlsgeschichte des antiken Rechts

campus







Ehre und Rache



Philipp Ruch ist Philosoph und Griinder des Zentrums fiir Politische Schénheit.



Philipp Ruch

Ehre und Rache

Eine Geftihlsgeschichte des antiken Rechts

Campus Verlag
Frankfurt/New York



Promotion, Humboldt-Universitit zu Berlin, Kultur-, Sozial- und Bildungswissenschaftliche
Fakultit, 2016

ISBN 978-3-593-50720-0 Print
ISBN 978-3-593-43639-5 E-Book (PDF)

Das Werk einschliefilich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschiitzt. Jede Verwertung ist ohne
Zustimmung des Verlags unzulissig. Das gilt insbesondere fiir Vervielfiltigungen, Ubersetzungen,
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.
Copyright © 2017 Campus Verlag GmbH, Frankfurt am Main

Umschlaggestaltung: Campus Verlag GmbH, Frankfurt am Main

Gesetzt aus: Garamond

Druck und Bindung: Beltz Bad Langensalza GmbH

Printed in Germany

www.campus.de



Inhalt

Erster Teil: Ehre

I. Menschen ohne Ehre

1. Einleitung

Gegenstand und ZIelSEtZUNG........ccuivviiieiniiniicieiiiciese s sssesees 13
Zur Problemstellung detr Arbeit.....cciuiiciiiiiivieiniiicieiecscseeiees 31
Grundzug des antiken Rechts: det #0205 (yranngs...............ceeeeeeecvcevininrnnnnnns 46

2. Methodische Voriiberlegungen

Antike Texte als Rechtsquellen ... 57

Gewohnheitsrecht

Gesetzes- und VertragsreCht ......ociiiciniiieieeiicieieeessessssessssenees 71

II. Der Gewinn der Ehre

1. Ehre und Materie

Die Ehre im Spiegel politischer Anthropologie ........cccoveeveirincercieieicineennns 82
Z.eUS” ALMIUL oot 98

2. Desymbolisierungsresistente Ehren

Der antike EhrenmaterialiSmus.......oeveieieeieeiiieinieieieieeieieeere e 106

Die Antastung desymbolisierungsresistenter Ehrenkorper ......ovveieeiecnne 115

3. Desymbolisierbare Ehren

Die Produktion von Sichtbarkeit und Prasenz........cccoceeveveveerrererereereseseenenes 120
Die Ehre im Raum .
Die Ehte M LDttt es e senes

Exkurs: Grundriss des Ehrgefiihls in systematischer Absicht.......c..ccoe..... 149



6 EHRE UND RACHE

4. Ehre und Recht

Die rechtliche Limitierung det BRre ..o 160

II1. Der Verlust der Ehre

1. Entehrungen im Staatsrecht

Die WANGSE VOI deSDONNEUP ..ot 170
Vertrag mit dem ReCht? ..o 186

2. Entehrungen im Vélkerrecht

.. 190
.. 196

Die Totalitit des Politischen .......c.ccoeveveevereverenane.

Heraklits )Drehkreuz« von Freien und Sklaven...

Zweiter Teil: Rache

IV. Zum Verhailtnis von Ehre und Gewalt

1. Die Konstruktion aggressionsarmer Gesellschaften

Gefiihle aus Ehre in der FOrschung........ccocviciinininicinincccsccccn, 205
Der antimoderne Ehrbegtiff ........ccccviuiivieiiiniiiiiciicicciiciccieienes 216
Antike Formen der GefihISkontrolle ... 222

2. Menschen ohne Rache

Die Blutevidenz der Rache in den antiken Tragodien.......ocovveevcuriivieninnnes 227
Die Gewaltevidenz der Rache in Epos und Historiographie..........cccceuuene. 242

Recht und Rache

Antike Formen der Gewaltkontrolle: im Treppenhaus der Kultur............. 270

V. Die Entwicklung des archaischen Racherechts
1. Das homerische Racherecht
Die Humanitit der Rache bei Homer ......coeueiicinciincncnccncnccees 287
2. Das posthomerische Racherecht

Handelsverbote mit der Rache: die Entstehung des archaischen
BIUTECRES .ttt ettt b ettt beanen 299



INHALT 7

Gewaltuntertretung: die Kippfigur von Gewaltbereitschaft in
Rachezwang
Zur Rechtskollision in det Orestie......uuuneeeeeieieieieieeieeisieieeeeseesesesevesenns 323

VI. Das zwischenstaatliche Racherecht

1. Fallbeispiele zum Zielkonflikt von Geld und Rache

Treuhinder der Rache: das Schwert des antiken Voélkerrechts........cvwneeee. 333
Die Annektierung von Schicksalsfolgen: Mytilenes Utteil.........cceveuiuniunnne 346
Die Kosten der Gewalt: der Flichenbrand der Rache ......ccovccunvcuvinccinans 353
Exkurs: In der Girtnerei der Macht. Ein Lehrstiick antiker

STAALSTASOMN vttt e 361
Der Angriff Schuldloser: hybris im antiken Volkerrecht.....rrinienieennne 366
Der Zielkonflikt zwischen Reichtum und Rache nach der

Sizilischen EXPEdition ......ccvueueiiviiniciiniiiieiiceieecieseneiesasisesessssnes 374

VII. Ausblick

1. Petrischalen des Rechts

Die Demontage der Ehre und die Kultivierung der Wiirde......coovvevennnce 378
SCRIUSS oot 387
LiteraturverzeiChnis. ... ..o s 392
AbbildungsverzeiChnis ... 434






»Fiir jedes Land ist das Gestern des anderen Landes
eine Art Zukunft.«

Giinther Anders






Erster Teil: Ehre






1. Menschen ohne Ehre

1. Einleitung

Gegenstand und Zielsetzung der Untersuchung

Aus der Geschichte der Physik ist die Erkenntnis tiberliefert, dass ein und
dasselbe Naturphinomen, unter zwei Paradigmen betrachtet, mehr oder
minder widerspruchsfrei als vollkommen unterschiedlichen Gegenstands-
bereichen zugehérig wahrgenommen und konzeptualisiert werden kann.
Zwei Physiker aus gegensitzlichen Schulen kénnen denselben Untersuch-
ungskoérper vor Augen stellen und Unterschiedliches seben. Als Thomas
KUHN sich damit auseinandersetzte, was wissenschaftstheoretisch geschah,
als die Idee des Gases vor dem geistigen Auge des Physikers hinzutrat, gibt
er seinen Beobachtungen die Form eines Arbeitsauftrages: »nicht nur das
Gas selbst zu sehen, sondern auch, was das Gas war.«! Die vorliegende
Arbeit ist nach diesem Auftrag gegliedert. Es wird auf die Erkenntnis
ankommen, dass sEbrec ist und was sie ist.

KUHN bezeichnet den Augenblick, in dem ein Physiker zum ersten Mal
das Gas ssichti, als »Gestaltwandel« — als Kipppunkt, an dem die alte
Wahrnehmung in die neue umschlagen kann.? Zwar wird immer wieder be-
stritten, dass es historisch jemals zu abrupten Umschwiingen in den
Naturwissenschaften kam (vielmehr soll sich die alte Vorstellung mit den
Implikationen einer neuen Theorie Uberlagert haben und vermischen),?
aber gerade aus der Riickschau existiert die Wahlmdoglichkeit zweifelsohne,
die Welt unvermittelt mit und ohne Gastheorie zu betrachten. Der Begriff
»Ehrec enthilt vielleicht diese seltene Gelegenheit, die Welt des Politischen

1 Vgl Kuhn (1973), S. 82.

2 Vgl. Ebd,, S. 120, 152 u. 159. Zur bildlichen Evidenz im vexierhaften Hasen-Enten-
Kopf: Wittgenstein (1984), S. 520.

3 Vgl. Shapin (1998), S. 9ff.



14 EHRE UND RACHE

mit anderen Augen wahrzunehmen und die neue in eine alte Welt umschla-
gen zu lassen. Der Vexierpunkt bedarf allerdings der Vorbereitung, des Se-
hen-Lernens und der Verabschiedung von herkémmlichen Vorstellungen
Uber die Natur von Ehre und Rache.

Analog zu den physikalischen Kernbegriffen >Kraft, >Raume, >Masse«
und >Energiec* stellen sich auch beim politikwissenschaftlichen Pendant
>Ehrec Verstindnis- und Ubertragungsschwierigkeit ein. Das Selbstver-
stindnis westlicher Gesellschaften scheint nicht asf >Prestige, > >Repu-
tations, ¢ »>Ansehen<” oder »Anerkennung® zu griinden, wie sich dlteren
Autoren die Macht der Ehre aufdringt. Aquivalenzbegriffe decken die
Eigenschaften eines alten Schlisselbegriffs gemeinhin zu. Zusatzbegriffe
wie »>Nachhaltigkeitc reichen nicht an das antike Interesse an Unvergesslich-
keit heran, das teilweise in den Quellen aufscheint.” Es kommt zu einer
Spannung zwischen Begriffs- und Phinomenaktualitit,'” die zu Irrtimern
und Unterstellungen fithrt.!! Dieser Bedeutungsverlust wirkt sogar retroak-

4 Vgl die epistemologischen Probleme der Begriffskonstanz bei Newton und Einstein:
Kuhn (1973), S. 73, 140 [»Aber die physikalischen Beziechungen dieser Einsteinschen
Begriffe sind auf keinen Fall mit denen der Newtonschen Begriffe gleichen Namens
identisch.«], 141 [»Dieser Zwang, die Bedeutung von feststehenden und vertrauten Be-
griffen zu dndern, ist der Brennpunkt der revolutioniren Wirkung der Einsteinschen
Theorie.«] u. 189.

5 Vgl Deutsch (1968), S. 35ff. u. 64ff.,; Bowman (20006), S. 213 u. 216f.

6 Vgl. Dinges (1994), S. 23; Disselkamp (2002), S. 17, 20 u. 172.

7 Vagl. Sterchi (2005), S. 23 (Anm. 34) u. 231; Stolle (1999), S. 25, 50 u. 197.

8 Vgl. Honneth (2003); Ricoeur (2006). Das gilt auch fiir Fukuyamas Analysen, dessen
Anerkennungsbegriff den Ehrbegriff absorbiert und Vorstellungen von Ehrlosigkeit
und Superioritit inkorporiert: Fukuyama (1992).

9 Vgl. Fn. 419 pFn. werden im Folgenden die FuBinoten abgekiirzt, die sich auf die
vorliegende Arbeit beziehen; >Anm.c steht fiir FuBinoten und Anmerkungen in anderen
Texten].

10 Eingehender zu diesem Problem anhand von Behelfsbegriffen wie >Stolz, >Statuss,
»Image, »Integritit, »Kredibilititc oder >Selbstbewusstseine Vogt (1997), S. 41 u. 233;
Roodenburg (1998), S. 368; Fetscher (1991), S. 5; Burkhart (2006), S. 114ff.

11 Beispicelhaft: »Das Reden tber Ehre ist innerhalb der stindischen Ordnung Reden
tber den Anspruch auf Macht. Mit dem Wort Ehre wird er erhoben oder bestitigt und
in ein euphemistisches Gewand gekleidet.« Schuster (1998), S. 47. In der Engyklopdidie
der Neuzeit etwa heil3t es unter dem Lemma Adelsehre: »Offen ist aber beispiclsweise
die Frage, welche konkrete Rolle das Handlungsmotiv des Gewinnens von Nachruhm
in politischen Entscheidungsprozessen besaf3.« Graf (2005), Sp. 55. Dass ausgerechnet
fir die Ehre des Adels eingestanden wird, dass es sich um ein unerforschtes Phino-
men handelt, ist einigermalen bemerkenswert.



MENSCHEN OHNE EHRE 15

tiv12 auf die Erforschung der Geschichte zuriick. Das Lemma >Ehrex
kommt in zahllosen Nachschlagewerken wie im Mezgler-Lexikon Antike
schon gar nicht mehr vor.13

Otto BRUNNER weist darauf hin, dass die Begriffe, welche Geisteswis-
senschaftler gedankenlos aus der Alltagssprache aufgreifen und auf das his-
torische Material anwenden, stets Teil des Erkenntnisproblems sind.!* Die
bekannten Begriffe bringen zu Fall, was eigentlich ergriffen werden sollte.
Sie sigen das menschliche Verhalten auf Bekanntes nach anderen Vorstell-
ungen zurecht. Deshalb fillt BRUNNERS Wahl bewusst nicht auf einen der
hegemonialen politikwissenschaftlichen Deutungsbegriffe wie >Macht oder
»Prestige¢, sondern er reaktiviert die Originale >Ehrec und >Fehde, um das
politische Verhalten einer vergangenen Zeit einzuholen: »Jede politische
Geschichte des Mittelalters, die an der Fehde vorbeisieht, versperrt sich
selbst den Zugang zu Einsichten, aus denen politisches Handeln im
Mittelalter erst verstanden werden kann.«!>

Was zunichst aufgegeben werden muss, ist die Selbstgewissheit
tiberlegener historischer Einsichten.!'® Wie Frank J. FROST darstellt, ist das
Wesen der attisch-adligen Politik in frihklassischer Zeit »dominated not by
motives of economic gain and certainly not by political ideology, but by pride, ho-
nor, self-esteem and the respect of others«.!” In modifizierter Form, aber

12 Die Theorie der Retroaktivitit, bei der alte Inhalte im Lichte neuer Erfahrungen
rickwirkend uminterpretiert werden, ist sehr alt. Thukydides berichtet, die Athener
seien sich zur Zeit der Pest uneins gewesen, ob es Seuche oder Hunger in einem alten
Sprichwort hie}: »Es siegte aber unter diesen Umstinden, wie nicht anders zu erwar-
ten, die Ansicht, es habe >Seuchec geheiflen, denn die Menschen lenken ihre Erinner-
ung immer nach dem Erlebten.« Thukydides II. 54 [Ubers. Vretska/Rinner].

13 Vgl. Brodersen (2006). Zum Befund: Vogt (1997), S. 19f,; Burkhart (2000), S. 15f. Ap-
piahs Proklamation dirfte nicht véllig falsch sein: »Wir mégen glauben, mit der Ehre
abgeschlossen zu haben, aber die Ehre hat nicht mit uns abgeschlossen.« Appiah
(2011), S. 18.

14 Vgl. Brunner (1984), S. 119 u. 161-163.

15 Ebd., S. 108. Brunner zielt auf Grundsitzliches: »was Politik in der Vergangenheit je-
weils heilen kann und unter welchen Voraussetzungen politisches Handeln méglich
ist«. Ebd., S. 2.

16 »[B]ut here perhaps we need to give his [Homers, Anm. P.R.] accounts of how decisi-
ons are reached, and on what grounds, more credence than our own cultural asumpti-
ons and our confidence in the possession of superior historical insight would always
suggest.« Gould (1989), S. 67.

17 Vgl Frost (1981), S. 37 [eig. Hervorh.]. Zu derselben Erkenntnis fiir die Politik des
frihen 19. Jahrhunderts: Aschmann (2010), S. 24f.



16 EHRE UND RACHE

am deutlichsten, zeichnet Jean-Marie MOEGLIN den epistemologischen
Anspruch vor, indem er die Ehre von Politikern fiir mehr hilt »als lediglich
eine anekdotische und leicht veraltete Arabeske; sie bestimmte — neben
den sehr realen territorialen Einsdtzen — zentral ihr politisches Handeln.«!8
Die Ehre sei — genauso wie ihre Wiederherstellung durch >Rachec (oder
»Fehdeq) — als politische Kategorie unverzichtbar, um Verhalten zu inter-
pretieren, Entscheidungen zu erkliren und Prognosen zu wagen. Als hitte
MOEGLIN den Erkenntnisauftrag KUHNS vernommen, nimlich sehen zu
lernen, dass Gas ist und was es ist,!” bezeichnet er Ehre als Kategorie, in der
und durch die alles geschieht.?0 Ehre und Rache bilden tragende und
tragfihige Fundamente des Politischen.

Die Entscheidung, sich moderneren Begriffen zu verweigern (die
Nachkommenden ebenso befremdlich erscheinen diirften®') und auch kei-
nen neuen Begriff mit altem Quellenmaterial anzureichern,?? sondern statt-
dessen einen alten Denkhorizont, ein altes Paradigma, zu rekonstruieren,
soll Ernst machen mit dem geisteswissenschaftlichen Pendant naturwissen-
schaftlicher Grundlagenforschung: untergegangene Schliisselkategorien
kommen zu neuem Recht, nicht nur um das Alte begreif- und erkennbar
zu machen, sondern um 7 7hnen die eigene Zeit sehen zu lernen.

Mit tUberalterten Begriffen kann am politischen Geschehen der Gegen-
wart etwas sichtbar werden, das bislang unkenntlich geblieben ist. Der An-
spruch, mit aktuellen Begriffen in die Vergangenheit zu leuchten, lisst sich
so auf den Kopf stellen, »denn die Vergangenheit birgt wertvolle Krifte
zum Aufbau der Gegenwart und Zukunft.«?? Erkenntnisse werden mitun-
ter weniger dadurch gewonnen, moderne Begriffe der Geschichte aufzuni-
hen, als in scheinbar antiquierten Begriffen die Moderne zu betrachten und

18  Vgl. Moeglin (1995), S. 90.

19 Vgl Fn. 1.

20 Vgl. Moeglin (1995), S. 78ff. Ahnlich schreibt Ludgera Vogt: »dal man von der Ehre
wie von einem Tenor, der ihrem gesamten Lebensgefiihl Firbung gab, sprechen kann.
Diese Ehrauffas[sjungen formten jahrhundertelang den Lebensstil groer Teile der
vormodernen Gesellschaft«. Vogt (1994), S. 14.

21 Vgl. Appiah (2011), S. 15 u. 17.

22 Exemplarisch ist Bernhard Sterchis Vorhaben: »Der Begriff des Ansehens wird in den
vorliegenden Betrachtungen primir deswegen bevorzugt, weil er historisch und
konzeptuell am wenigsten vorgeprigt ist.« Sterchi (2005), S. 233. Vgl. Fn. 7.

23 Vgl. Conrad (1954), S. VII [dort gemiinzt auf Rechtsgeschichte].



MENSCHEN OHNE EHRE 17

durch znterpretatio moderna®* einen Beitrag zur Bewiltigung der Gegenwart
zu leisten. Es ist zumindest prifenswert, ob einstmals »gefundene Antwor-
ten nicht nur »rmodern< anmuten, sondern es in vielem auch (noch) sind.«?>
Selbsterkenntnis wird durch vergangene Begriffe nicht erschwert, sondern
erleichtert. Antiquierte Begriffe reilen den Menschen aus seiner Zeit und
stellen ithn auf einen anderen Boden.?¢ Die VerheiBung ist daher, dass die
»Ehrec anderes und mehr sehen lisst — an der Vergangenheit ohnehin, aber
auch an Gegenwart und Zukunft.

Als ersten Begriff, der aus der dystopischen Kunstsprache >Neusprech«
verschwindet, nennt George ORWELL — vor den politischen Schlachtbe-
griffen Gerechtigkeit, Moral, Demokratie oder Wissenschaft — den der
Ehre.?” Georg SIMMEL warnt vor diesem Verschwinden: »Eine Gesell-
schaft, in der der Ehrbegriff verschwinde, wiirde damit ihren sittlichen
Verfall bekunden und ihren dussetlichen einleiten.«?8 Auch Bernard Man-
deville ist die Ehre das verlidsslichste Bindemittel des body politic. Ohne sie
sagt er der Menschheit voraus, »innerhalb groler Gemeinschaften bald zu
tyrannischen Schutken und zu verriterischen Sklaven« auszuarten.?? Nun
lassen sich die Zeitdiagnosen, nach denen die sittlichen Grundlagen der
modernen Gesellschaft erodiert sein sollen, kaum noch zihlen. Aber
ORWELLS apokalyptische Vision einer Gesellschaft, die den Begriff Ehre
nicht mehr versteht, ist Wirklichkeit geworden.

In fritheren Gesellschaften ist Ehre eine »absolute[n] Herrscherin tiber
die sozialen Beziehungen«,?" ein Schlisselbegriff »zum Verstindnis des
Funktionierens von Ordnungssystemen«,’! der »Knotenpunkt sozialhistori-
scher Forschungsméglichkeiten«, 32 — und zwar grundlegend fir das

24 Zum Begriff: Bbhme (2011), S. 19.

25 Vgl. Barta (2010), S. 102.

26 Vgl. 9. Brief: Schiller (2009), S. 35 u. 38.

27 Vgl. Orwell (2001), S. 367.

28 Simmel (1989), S. 190.

29 »Obgleich es sich der Hauptsache nach aus unsern Schwichen ableitet, hat doch keine
— wenigstens keine mir bekannte — Tugend gleich etfolgreich an der Zivilisierung der
Menschheit mitgewirkt: der Menschheit, die innerhalb grofer Gemeinschaften bald zu
tyrannischen Schurken und zu verriterischen Sklaven ausarten wiirde, wenn die >Ehrec
keinen Platz mehr bei uns finde.« Mandeville (1957), S. 194f.

30 Vgl. Graf (2005), Sp. 54.

31 Vgl Kramer (1974), S. 46.

32 Vgl. Dinges (1989), S. 438.



18 EHRE UND RACHE

»Selbstverstandnis als auch fur den Zusammenhalt der Gemeinschaft«.33
Im 21. Jahrhundert ist Ehre dagegen weit davon entfernt, die »Ordnungs-
grundlage«?* des Daseins zu bilden. Ehre wie 6ffentliche Schande scheinen
»in modernen westlichen Gesellschaften und wissenschaftlichen Diskursen
eine geringe Rolle zu spielen«.?®> Sind wir Menschen ohne Ehre?

In der Selbstbeschreibung von Individuen oder Staaten taucht der Be-
griff selten auf. Die postheroische Gesellschaft ist im Kern eine »post-ho-
nor society«,3¢ wenngleich deutsche Politiker das semantische Potenzial
von Ehrenwortern unlingst ausbeuteten, um sich als Minner von Ehre zu
inszenieren, deren Wort (noch) etwas gilt. Der Vergleich mit dem ganzen
unchrenhaften Rest der Gesellschaft sollte Korruptionsbeziechungen mit
der beinahe >klassischen< Vorstellung verdecken, dass Ehre sich eigenmich-
tig tber Recht hinwegsetzt und hinwegsetzen kann.3” Es bleibt beim
altmodischen, angestaubten, feudalen und anachronistischen Klang eines
Begriffs,? zu dem allerhdchstens gegriffen wird, um den eigenen Handlun-
gen einen chevaleresken Glanz zu verleihen: »Die Ehre hat man ins Exil
auf ein philosophisches St. Helena geschickt, wo sie ihre verblassenden
Epauletten betrachtet und erlebt, wie ihr einst glinzendes Schwert in der
salzigen Luft rostet.«?® Ludgera VOGT bestreitet diese Antiquiertheit, in-
dem sie aus Zeitungsartikeln 389 Belegstellen herausfiltert.#0 Damit setzt
sie allerdings Gebrauchsfrequenz (oder Begriffskonjunktur) unzuldssig mit
Aktualitit gleich. Ehre mag vielleicht nicht ins Kleine Lexikon untergegange-
ner Wortert! gehbren. Aber die Dauerprisenz eines Wortes widerlegt nicht
dessen altmodischen Klang, wenngleich die dramatische Wortfeldreduk-
tion innerhalb von zwei Jahrhunderten (von 324 Lemmata in Grimms
Woérterbuch auf 99 im Duden) einen gewissen Abwirtstrend markiert.*?

33 Vgl. Briiggenbrock (2000), S. 58.

34 Vgl. Zunkel (1975), S. 2f.

35 Vgl. Meyer (2011), S. 87 (Anm. 5).

36 Der Begriff stammt von Akbar S. Ahmed. Vgl. Bowman (2000), S. 25.

37 Zum Missbrauch deutscher Ehrenwérter: Vogt (1997), S. 127; Speitkamp (2010), S.
229f.

38 »Wer heute mit Zeitgenossen iiber >Ehrec redet, gerit leicht in den Verdacht, hoff-
nungslos altmodisch zu sein.« Fetscher (1991), S. 4.

39  Appiah (2011), S. 193.

40 Vgl. Vogt (1997), S. 225ff.

41 Vgl. Osman (1997).

42 Vgl. Burkhart (20006), S. 227f. (Anm. 3). Zum Begriffssterben im anglo-amerikanischen
Wortschatz, vgl. Bowman (2006), S. 10, 33, 221 u. 298.



MENSCHEN OHNE EHRE 19

Bemiiht — und gebraucht — wird >Ehrec zumeist fir das groie Gegen-
Uiber des Westens, den Antimodernismus fremder Kulturen, entweder
um sich von deren ibetkommenem Denken abzusetzen*? oder um »jlingst
generierte Konfliktpotentiale der globalisierten Moderne wie zwischen
Schiiten und Sunniten« zu verschleiern und die Konsequenzen eigener
politischer (Kriegs-)Entscheidungen fernzuhalten.* Wenn ein pakistani-
scher Politiker den Westen als bay ghairat (ohne Ehrgeftihl) beschimpft,*
bleibt der Vorwurf nicht nur unwidersprochen, sondern wird zum Anlass,
den so Sprechenden nicht mehr ganz ernst zu nehmen und auf der Hohe
der Zeit zu wihnen. Wie James BOWMAN demonstriert, greift unter ameri-
kanischen Politikern sogar eine Scham um sich, den Begriff der Ehre
Offentlich zu benutzen,* da er den Sprecher in archaischen Denkstruktu-
ren positioniert und dem Anspruch auf Fortschrittlichkeit zuwiderlduft.4?

43 S.u. S. 200ff.

44 Vgl. Turner (2008), S. 69f. Zu demselben Verdacht bei >Ehrenmordenc Speitkamp
(2010), S. 272f.

45 Vgl. Appiah (2011), S. 167. Appiah sicht undogmatisch keinen grundsitzlichen Wider-
spruch zwischen Menschenrechten und Ehre. Er rit, die diskursive Macht der Ehre
nicht absichtlich zu verschenken. Statt gegen die Ehre zu wettern, kénne sie immer
auch gegen Phinomene wie Ehrenmorde in Stellung gebracht werden (wenn sie das
Ansehen eines Landes senken). Allzu oft verschenkten westliche Politiker fahrlissig
dieses Druckmittel im Kampf gegen Menschenrechtsverbrechen. Er rit zu weniger
Apellen an die Menschentechte und mehr diskursivem Einfiihlungsvermégen in die
Ehrsemantik. Vgl. Ebd., S. 181, 184 u. 187f.

46 »[...] honor having become an embarrassment to the official culture«. Bowman (20006),
S. 177. In Die Zeit bedingt sich ein deutscher Soldat fiir die Berichterstattung iiber sei-
nen Berufsstand aus, ohne Nachnamen oder Bild zu erscheinen. Seinen Horror vor
der medialen Sichtbarkeit begriindet er mit einer Furcht vor Ehre: zwei ungliickliche
Kameraden, denen das Ehrenkreuz fiir Tapferkeit verlichen worden sei, wurden dafir
mit »Hass-Mails und Drohanrufe[n]« tiberschiittet. Vgl. Dausend (2011), S. 4.

47 »When America and its allies went to war in Iraq, it seems never to have occurred to
anybody [...] that such a move could be, let alone should be, justified in terms of natio-
nal honor. To that primitive way of thinking«. Bowman (20006), S. 3. »It would be
interesting to see what would happen if a politician today had the temerity to cite the
avenging of American national honor as a reason for the employment of American
troops, but it doesn’t take much acquaintance with the media and popular culture to
realize the dangers«. Ebd., S. 32. Daraufhin legt Bowman die Sprachmanéver amerika-
nischer Politiker »schamlos< offen, die eine Begriindungslicke aufreilen, wo der pas-

sende Begriff fehle: Ebd., S. 215, 239ff., 297, 303 u. 308.



20

EHRE UND RACHE

Die Ehre ist nicht mehr sself-evident«. Thre enargeia scheint aufge-

braucht.#8 Aber wie konnte es dazu kommen? Warum und vor allem wann

die Transformation zur »post-honor society«® ihren Lauf nahm, dariiber

existieren unzihlige Spekulationen, Datierungsversuche und Erklirungs-

modelle: politikwissenschaftliche (Anarchie — Gewaltmonopol), demo-

kratietheoretische (Hierarchie — Egalitit),>0 religionstheoretische (Bergpre-

digt — Rache)>! und soziologische (Kollektivismus — Individualismus).>? Bis

48

49
50

51

Zur enargeia (Eindringlichkeit), die etwas in Bewegung zu versetzen vermag, weil Bilder
vor dem inneren Auge entstehen: Gédde (2001), S. 246 u. 249.

Wie Fn. 36.

Nach dieser Hypothese miisse die Durchsetzung der egalitiren Demokratie die Bedeu-
tung einer hierarchisch strukturierten Ehre nivellieren und vice versa. Dazu: Vogt
(1997), S. 369. Zur Zerstérung der Egalitit durch den Bedeutungsgewinn der Ehre
seien die Theorien zum Ehrgefiithl der Magistrate genannt, das sich in der Dialektik ei-
nes >Ehrungsschraubstocks< befinde (im Osten zu gottgleichen Herrschern gemacht —
in Rom auf den egalitiren Boden der Optimatenherrschaft zuriickgeworfen): Till
(2003), S. 147 u. 207f,; Sehlmeyer (1999), S. 209 (Anm. 33) u. 211. Sehlmeyer glaubt,
die hellenistisch geprigte Verehrung Caesars habe in Rom »zumindest auf die republi-
kanisch gesinnten Senatoren irritierend gewirkt«, »da sie solche Ehrenstatuen mit
ihrem StandesbewuBtsein nicht vereinbaren konnten.« Vgl. Ebd., S. 236.

Zum kontriren Befund, dass gerade egalitire Gesellschaften versessen auf Ehre sind
und Ehren ganz allgemein innerhalb sozialer Homogenitit — diesseits der Gleich-
rangigkeit — stratifizieren kénnen: Erkelenz (2003), S. 68; Briiggenbrock (2006), S. 37;
Sehlmeyer (1999), S. 279 u. 282; Flaig (1995), S. 116ff., 122f,; Stolle (1999), S. 12 u. 24;
Till (2003), S. 148; Speitkamp (2010), S. 79; Bailey (2010), S. 63. Zur passenden >Theo-
riec dazu: »Es hat noch keinen Staat gegeben, der auf Rangstufen, Beférderungen und,
das AuBetlichste von allem, auf Orden und Ehrenzeichen hitte verzichten kénnen.«
Drexler (1967), S. 465. Historisch betrachtet wurden Hierarchien unter dem Schlag-
wort Ehre sogar beseitigt. Vgl. Dinges (1994), S. 269; Appiah (2011); Kloosterhuis
(2006a), Sp. 85 [»Damit bildeten Ehrenzeichen bis weit ins 19. Jh. keineswegs feudale
Relikte in liberal fortgeschrittenene gesellschaftlichen Ordnungssystemen, sondern
wirkten [...] bezichungsstiftend zwischen Individuum und Staat«].

Zur Hypothese, dass sich das Christentum an der Uberwindung der homerischen
Ethik abgearbeitet habe: Taylor (1996), S. 127; Dihle (1962), S. 42ff. u. 72ff.; Bowman
(20006), S. 21, 40 u. 471f.

Schon Machiavelli greift die christliche Demiitigungshabitualisierung aus diesem
Grund scharf an (Fn. 742). Mandeville scheint dem beizupflichten: »Die Religion be-
fiehlt uns, alle Rache Gott zu Ubetlassen, die Ehre fordert, sie niemandem als nur uns
selbst anzuvertrauen [...] die Religion beruht auf Demut, die Ehre auf Stolz«. Mande-
ville (1957), S. 197. Gegen die Bergpredigt (Matthiaus 5. 38f.) lassen sich aber immer
auch ausreichend kontrire testamentarische Belegstellen identifizieren, die eine
erhebliche Affinitit zu Ehre und Rache aufweisen: Probst (1992), Sp. 2f; Jacoby
(1983), S. 35 [»the great tragic theme of sixteenth- and seventeenth-century religious



MENSCHEN OHNE EHRE 21

weit ins 18. Jahrhundert gilt das Streben nach Geld in vielen Gesellschaften
als verunehrend. Aus der Dichotomie zwischen Adel und Hindlern lasst

sich auch ein 6konomisches Paradigma der Ehte53 gewinnen. Es gibt zu-

52

53

teaching is God’s revenge for sin«], 89ff., 108f., 112 u. 130ff. Das Rittertum versohnt
den vermeintlichen Antagonismus von christlicher Bergpredigt und Gewalt gar in der
Ritterehre: Bowman (2000), S. 51; Althoff (1988), S. 298; Keen (1991), S. 155. Wie Ja-
coby nachweist, wird religions- wie kulturgeschichtlich Rache durch das Christentum
nicht abgeschafft, sondern eine Trennlinie gezogen zwischen (illegaler) privater und
(legaler) 6ffentlicher Rache: »Control of unlawful revenge is a basic tenet of both Juda-
ism and Christianity, but revenge on behalf of religion itself has been a bloody leitmo-
tif of western history.« Jacoby (1983), S. 68. »In the Elizabethan era, with its inescap-
able Christian theology, the distinction between godly public revenge and sinful private
vengeance was basic to literature, religious thought, and historical analysis.« Ebd., S.
34. Dazu: Fn. 1293.

Zur Auffassung, dass das Verhaltnis zwischen Einzelnem und Gemeinschaft im >Urzu-
stand¢« durch naturalistische yUngeschiedenheitc charakterisiert sei und diese wahlweise
durch Arbeitsteilung, institutionelle Pluralisierung oder »>Ausdifferenzierungc aufgebro-
chen wurde (bzw. dass Standesehtre Individualitit blockiere): Sier (2002), S. 66 [»Im
Horizont einer aristokratischen Weltsicht, die ihre Legitimation aus der Ungeschieden-
heit von sozialer Geltung und innerem Wert bezieht — beides zusammen macht die
»Ehrec (time) der Person aus«]; Schuller (2008), S. 45 [»Loslésung des Individuums aus
hergebrachten Bindungen«]; Wechsler (1991), S. 397; Kloosterhuis (2006), Sp. 81;
Bowman (2006), S. 36f.; Frevert (2013), S. 16, 35f., 79 u. 178 [»Moglich aber wurde in-
nere< Ehre erst in dem Umfang, wie jene Kreise [stindische, Anm. P.R.] sich mit ande-
ren >kreuzten< und dabei ihre Definitionsmacht einbiiiten.«]. Zur ideengeschichtlichen
Genese dieser Vorstellung bei Durkheim: Kelsen (1941), S. 23.

Strasburger bringt seine Vorbehalte gegen derartige Ansichten auf den Punkt: »In die
sagenhafte Frithzeit eines Volkstums geheimnif3t man gern einen idealen Kollektivgeist
hinein«. Strasburger (1969), S. 99f. Statt davon auszugehen, dass Phinomene wie
Eigennutz, Individualitit oder Gemeinsinn immer schon da sind, wird auch der rémi-
sche Biirgerkrieg noch vor dem Hintergrund der »Schockerfahrung« der >Entdeckung:
des Eigennutzes rekonstruiert. Vgl. Dingmann (2007), S. 343. Dieselbe Entdeckung
soll auch in der Neuzeit die »SelbstgewiBheit [...] eines an Ehre und Ruhm orientier-
ten« Lebens erschiittert haben. Vgl. Roth (1981), S. 306. Allerdings: wenn Aischines
Demosthenes’ Ehrung vereiteln will, entlarvt er dessen Ehre als eigenniitzige Fassade,
hinter der umso michtiger und unberechenbarer pleonexia lodere. Vgl. Briiggenbrock
(20006), S. 275. Allgemein zum Gefithlsmanagement in den attischen Gerichtsreden
und zur Eigenniitzigkeit von Politikern als rhetorischer Figur: Sanders (2012), S.
379ff.; Roth (1981), S. 320f.; Munkler (1987), S. 156.

Bis ins 18. Jahrhundert gilt das Streben nach Geld in vielen Gesellschaften als ver-
unchrend: »die Vorstellung, dal3 er [der Hindler, Anm. P.R.] ein gew6hnlicher, schibi-
ger und geistloser Geselle sei, konnte sich noch lange halten.« Hirschman (1987), S. 67.
Ein Jahrhundert darauf vermag der Gelderwerb nicht mehr in Schande zu zichen:
»Wie konnte es geschehen, dal Handel, Bankwesen und dhnliche, dem Gelderwerb



22

EHRE UND RACHE

dem kulturgeschichtliche (Scham — Schuld)>* und psychologische Modelle
(Ehre — Gewissen). Letztere lassen auf ein gewandeltes Selbstverstindnis

54

dienende Titigkeiten an einem gewissen Punkt der Moderne ehrbar wurden, nachdem
sie jahrhundertelang als Geiz, Gewinnsucht und Habgier verurteilt oder verachtet
worden waren?« Hirschman (1987), S. 17. Zum Befund: Fn. 443.

Zur Hypothese, dass der Kapitalismus das Streben nach Geld auf- und das Streben
nach Ehre abwerte: Weber (2005), S. 683ff., 698, 737ff. u. 805; Burkhart (2000), S. 40—
42 u. 78f; Bowman (2006), S. 73£f,; Strauss (2001), S. 17, 134£., 138, 140f. (Anm. 46*),
148, 186 (Anm. 120), 196f. u. 407. Strauss legt den Triumph des Strebens nach Geld
als grof3tmoglichen Schaden fiir das Politische aus: »jeder Kampf gegen das Politische
im Namen des Okonomischen setzt die vorgingige Entwertung des Politischen vo-
raus. Diese Entwertung vollzieht sich so, dass das Politische verhiillt oder offen als die
Domine der Eitelkeit, des Prestiges, des Geltungswillens dem Okonomischen als der
Welt verniinftiger, sachlicher, bescheidener Arbeit entgegengesetzt wird.« Strauss
(2001), S. 259. Genau betrachtet wird aber nicht »das Politische« entwertet, sondern
die aristokratische (Standes-)Ehre. Die Furcht vor Tod, die Hobbes zum Selbsterhalt-
ungstrieb (conatus) umstilisiert, soll ein sicherer Boden gegen das gefihrliche Streben
nach Ehre und fiir die politische Stabilitat sein. Nicht zufillig ist dieser selbsterhal-
tende >Trieb¢ allem entgegengesetzt, worin ein Aristokrat seine Ehre ssetzt. Als anti-
aristokratische Selbsterhaltung triumphiert die »Furcht vor Tod¢ denn auch iber die
»Furcht vor Schande«. Vgl. Ebd., S. 24 (mit Anm. 20) u. 197. Zur antiaristokratischen
Konzeption bei Hobbes: Ebd., S. 8ff., 28ff., 59, 74, 99, 117, 134, 140, 146, 151ff,
187ff. u. 250. Mit untragerischem Spursinn deckt Strauss die ideengeschichtliche Kon-
tinuitdt dahinter auf: »Es ist also eine spezifisch moderne Gesinnung, die sich in der
Entgegensetzung von Eitelkeit und Furcht (oder Bescheidenheit) ausspricht. Dieser
Gegensatz stellt sich auf den ersten Blick dar als die sidkularisierte Form des Gegensat-
zes von superbia und humilitas.«« Ebd., S. 259f.

Zur Hypothese von Schamkulturen, die aus Furcht vor Scham die Menschen zur
»Wahrung¢ der Ehre (durch Suizid) dringten: Benedict (1989), S. 134ff. Auf die griechi-
sche Antike »appliziertc Lanni (20006), S. 28; Wilmann (1997), S. 17f.,; Cohen (1995), S.
61ff; Dodds (1951). Die >Schamkulturen< miissten eigentlich »Schamfurchtkulturenc
heiflen, ein Begriff, gegen den sich Aristoteles schon aus topographischen Grinden
gewehrt hitte (»Sollte also jemand Scham als >Furchtc bezeichnen [...] Denn die Scham
ist im denkenden Seeclenteil, die Furcht aber im mutigen; und der Schmerz ist im
begehrenden«. Topik 126 a6). Scham wird dabei regelmiBig als kollektiv, Schuld als
individuell gedacht [vgl. Meyer (2011), S. 87], was der Reflexion durch Worter wie »Be-
schimung« kaum standhalten kann. Abseits der Ideale und der Ethiken (Fn. 622) wird
selten hinterfragt, ob die Griechen tUberhaupt eine Schamkultur der Definition nach
sein konnten. Die persische Invasion Attikas (s.u. S. 335), die Gefangennahme von
120 héchstehraffinen Spartanern in Messenien wihrend des Peloponnesischen Krieges
(vgl. S. 37) und die Melier (die auf eine spartanische Intervention warten und behaup-
ten, durch Unterlassung wiirden die Spartaner einen Gesichtsverlust erleiden und dann
prompt mitansechen miissen, wie diese Intervention ausbleibt; vgl. Fn. 759) sind nur
drei historiographische Beispielfille, die illustrieren, wie gut sich Griechen, vor die



MENSCHEN OHNE EHRE 23

des Menschen durch die Interiorisierung der Gefithle schlieen.> Alle die-
se Ansitze sind eigenartig grobschlichtig, geschichtsphilosophisch und wi-

55

Wahl zwischen Ehre und Leben gestellt, schimen konnten. Fir die untersuchte
griechische Zeit scheint mir cher zu gelten: Scham verpflichtet zu Rache, nicht zu
Selbstmord. Die Ehre muss nicht um jeden Preis gewahrt und Schande schicksalshaft
abgewehrt werden, sondern man wartet auf ein Fenster zur Rache, um mit seinen Be-
schimern abzurechnen (vgl. Fn. 1807). In aller Regel zichen die griechischen Stidte ein
Leben in Schande dem Tod vor. Vgl. Fn. 460. Wenn schon, dann sind die Griechen
eine Siegerkultur: »Die Ehre, der Achilles sowohl wie Odysseus nachfolgen, hat nichts
mit >Schande« zu tun (wie die Anthropologen meinen), sondern mit dem Verlangen an
der Spitze zu stehen, der Beste zu sein und als solcher anerkannt zu werden. Ehren-
liebe [...] ist die Wurzel agonistischen Strebens im alten Griechenland und sogar auch
heute bei uns.« Raubitschek (1980), S. 4. Vgl. dazu: Fn. 476ff. u. 817.

Zur Aufspaltung innerer und duBlerer Wertschitzung durch den Protestantismus: Bow-
man (20006), S. 63ff. u. 80ff.; Appiah (2011), S. 203. Bei Montaigne klingt das so: »Jeder
wahrhaft ehrbare Mensch aber entscheidet sich eher fir den Verlust seiner Ehre als fr
den seines reinen Gewissens.« Montaigne: Essais II. 16 [Ubers. Stilett]. Uber einen
Mann, dem die 6ffentliche Ehre (Fremdschitzung) unwichtig sei, schreibt er: »Ein sol-
cher Mann steht fiinfhundert Klafter tber allen Koénigreichen und Herzogtiimern«.
Essais 1. 42 [Uber die zwischen uns bestehende Ungleichheit]. Allgemein zu seiner
Ehrenverachtung: Essais 1. 42 [Schluss; Konig Pyrrhos]; I11. 10.

Diese Dialektik in der Ehrenforschung: Roth (1981), S. 193; Taylor (1996), S. 325, 328
u. 337; Speitkamp (2010), S. 107ff. Da Montaigne antike Quellen und Grundlagen fiir
seine Form von Ehtlichkeit« (bonnété) abschopft, ist die Unterscheidung zwischen inne-
rer (Eigenschitzung) und duflerer Ehre (Fremdschitzung) mitnichten protestantisch,
geschweige denn neuzeitlich. Vgl. Montaigne: Essais 11. 16 [De /a gloire]. Die >Innerlich-
keitc ist kein neuzeitliches Phinomen, obschon davon viele auszugehen scheinen. Vgl.
Burkhart (2006), S. 12ff.; Frevert (2013), S. 34ff.; Dilmen (2001). Schmitz verlegt den
dahinterstehenden Prozess der Interiorisierung der Gefiible in die klassische Antike zuriick:
»Das wichtigste Ereignis in der Geschichte des menschlichen Selbstverstindnisses ist
die Introjektion, die sich in Europa im 5. und 4. vorchristlichen Jahrhundert durch-
setzt.« Schmitz (1981), S. 406. S. Aristoteles” Degradierung der Ehre als dufleres Gut,
u. S. 86.

Gegen allzu groflen Stolz auf die Interiorisierungsleistung ist der Verweis auf die
»Verkerkerung« der Gefiihle hilfreich: Bohme (1997), S. 539. Die paralytische Wirkung
der Interiorisierung geht aus der unbedarften Gegeniiberstellung von Heiner Hastedt
hervor: »So lisst sich geradezu ein Spannungsbogen denken vom >Odysseus< des Ho-
mer ins Jahr 1914 zum >Ulysses< des James Joyce. Wihrend Homers Odysseus Gefiihle
nur als duBerliche Schicksalsmichte kennt, die tiber ihn ohne sein Zutun hereinbre-
chen, stellt Joyce zu Beginn des 20. Jahrhunderts die Innerlichkeit in den Mittelpunkt.
Die Innetlichkeit eines Menschen ist so reich und differenziert, dass er fiir deren Dar-
stellung an einem einzigen Tag 1.000 Seiten braucht«. Hastedt (2007), S. 56f. Auch
wenn das fortschrittsuggerierende >nur« den Wert des homerischen Epos herunter-
spielen soll — der Kampf um die >Entdeckung¢ an sich ist phinomenologisch noch



24

EHRE UND RACHE

derspriichlich. Jeder dieser Erklirungsversuche kann durch gegenteilige

Befunde falsifiziert werden. Die Datierung eines Vexierpunkts von ehr-

affinen zu ehr-aversen Gesellschaften wird schlicht unméglich. 3¢ Die

chronologischen Unstimmigkeiten seien kurz am politikwissenschaftlichen

Ansatz illustriert. Nach dieser Auffassung gehe der Bedeutungsverlust der

56

lingst nicht entschieden: »Der Mensch findet sich in eros, eris, phobos oder deimos (deos,
deima) vor oder wird von ihnen erfiillt, weil er selbst aus Elementen und mithin aus
den michtigen Strebungen des Streits oder der Liebe gemischt ist«. Bohme (2009), S.
160. Die emotionale Verkerkerung erscheint nicht nur als Garant fiir literarischen
Mehrwert, sondern auch als erfahrungsverarmend, wenn nicht gar erfahrungsver-
letzend. Vgl. Taylor (1996), S. 229; B6hme (2009), S. 157ff.; Bohme (1997), S. 529ff.
Aus politiktheoretischer Perspektive — mit ihrem Primat auf der Handlungsermég-
lichung — kann ein 1.000-Seiten-Konvolut ebenfalls schwerlich beeindrucken: »In der
philosophischen Tradition wird durchgehend die Aktivitit als edler, vornehmer und
wiinschenswerter als die Passivitit aufgefasst.« Newmark (2008), S. 20. Newmark ver-
passt es, die Handlungsblockaden eines passivierten Gefithlsbegriffes herauszuarbeiten.
Die Priferenz fiir Aktivitit gegentiber der Wertschitzung der Innerlichkeit verkorpert
den Konflikt zwischen Bewegen und Bewegtwerden, zwischen Handeln und Erleiden.
Zum Ideal des honnéte homme: Frevert (2012), S. 32 (sie deutet Castiglione als
Ursprung). Zunkel sieht in dem Menschentypus die »psychologischen und sozialen
Spannungen abgeschwicht und aufgefangen, die »die gewaltsame Einfiigung der vom
altadligen Ideal der Ungebundenheit, Unabhingigkeit und regellosen wie
eigenmichtigen Lebensfithrung bestimmten Aristokratie in den Hof- und Staatsdienst
des absolutistischen Staates mit sich brachte.« Zunkel (1975), S. 18f. Zu diesem
Deutungsstrang: Roth (1981), S. 199, 246, 308 u. 315 (Anm. 49); Lepenies (1972), S.
56ff. 62, 64 u. 71; Munkler (1987), S. 156.

Plausibel erscheint mir, den Zeitpunkt des Verschwindens der Ehre aus westlichen
Gesellschaften in die Mitte des 20. Jahrhunderts zu verlegen — im Zweifelsfall nach
Ende des Zweiten Weltkrieges. Da die NS-Propaganda weitgehend den tradierten
Mustern folgt und auch kaum in entsprechender Weise auf den englischen Sprachraum
gewirkt haben dirfte, ist auch an dieser Stelle trotz der naheliegenden Schluss-
folgerung cher mit Kontingenz als mit Interdependenz zu rechnen. Zu den NS-
Ehrvorstellungen: Fetscher (1991), S. 6; Speitkamp (2010), S. 187. Interessant wire die
Hypothese, dass der Volkermord nach dem Zweiten Weltkrieg keine »Schande« sein
durfte und im Begriff einer »>Schuld« moralisch heruntergespielt werden sollte. Nach
aristotelischer Definition wire der Holocaust Schande: »Auch (schimt man sich),
wenn man Werke und Dinge hat, die einen beschimen werden, entweder von einem
selbst oder von den Vorfahren oder von irgendwelchen anderen, zu denen eine
gewisse Nihe fiir einen besteht.« Aristoteles: Rhetorik 1385 a2 [es wird durchgehend
aus d. Ubers. v. Rapp zitiert]. Noch heute erscheint die Annahme plausibler, dass
Amerikaner sich fir den ungehegten Drohnenkrieg schimen, als dass sie sich
»schuldige fihlen. Aber auch in diesem Falle wire eine >Kontamination< des englischen
Sprachraums unwahrscheinlich, weshalb man es cher mit einem Symptom als einer
Ursache zu tun hat.



MENSCHEN OHNE EHRE 25

Ehre mit »der« staatlichen Gewaltmonopolisierung einher.>” Da private Ge-

waltrechte bis in die Gegenwart juristisch nicht kategorisch ausgeschlossen

sind,>® entpuppt sich der Begriff >Gewaltmonopol¢ allerdings schnell als

unterreflektiert und muss fir die trennschirfere Differenzierung einem

Gewaltvorrang des Staates weichen.>® Die Hypothese selbst wird aber durch

57

58

59

»Mit zunehmender Verrechtlichung der Gesellschaft und der damit einhergehenden
Tendenz zur Durchsetzung eines staatlichen Gewaltmonopols verlor die Ehre seit der
Frithen Neuzeit ihre Funktion als erginzendes und konkurrierendes Normensystem
zum Recht. Sie wurde zumindest von der Obrigkeit zunehmend als anachronistische
Last gesechen bzw. unter obrigkeitliche Verfigungsgewalt genommen.« Schuster
(1998), S. 65f. Auch: Roodenburg (1998), S. 368; Disselkamp (2002), S. 23;
Schiinemann (1985), S. 4 (Anm. 21). Selbst Brunner steht ein Kampf gegen Selbsthilfe
vor Augen. Vgl. Brunner (1984), S. 17.

Fir die Antike: Latte (1920), S. 69; Fatheuer (1988), S. 20; Stein-Holkeskamp (1989), S.
34-40; Burkert (1994), S. 22; Hélkeskamp (1999), S. 223f.; Hansen (2002), S. 41; Barta
(2011a), S. 123-125, 479, 488 [ohne Rache werde »Staatlichkeit mdéglich.«] u. 489
[PErst das Bannen der Rachegeister, ermdéglicht eine entwickelte Staatlichkeit (der
Polis), denn Rechtssicherheit — und alles, was darauf aufbaut, kann unter einem Rache-
regime nicht gedeihen«]. Vgl. Fn. 1108, 1440, 1443 u. 1649. Zu antiken Flichen-
staaten: Gschnitzer (1969), S. 275ff.; Gschnitzer (2003), S. 190ff.; Schuller (2008), S.
41; Fn. 1057. Die Hypothese geht im Ubrigen zumeist mit einer denkwiirdigen
Glorifizierung der antiken Tyrannis einher: Ferla (1996), S. 53f. u. 295; Ruschenbusch
(2005), S. 213; Gehrke (1985), S. 359. Zu Zweifeln an der Rolle der griechischen
Tyrannis als Katalysator zentralisierter Institutionen und Gewalten und zur angeb-
lichen Unvereinbarkeit von Adel und po/is: Barta (2011a), S. 51. Rechtsgeschichtlich
gibt es so manchen Befund, der nicht »ins Bild einer erst im Laufe der (Rechts-) Ge-
schichte absterbenden Selbsthilfebefugnis« passen mag. Vgl. Schiinemann (1985), S. 2.
Mit dankenswerter Klarheit legt er die Zuordnung von Selbsthilfe als »das Natiirliche«
und dem Recht als kiinstlich ad acta. Vgl. Ebd., S. 5 (Anm. 29). Weitere Kritikpunkte
in: Dinges (1994), S. 426; Schreiner/Schwerhoff (1995), S. 23 u. 25; Schuster (1998), S.
63f.,; Deutsch (2008), Sp. 1228ff.; Turner/Schlee (2008), S. 20 u. 34.

Vgl. Fn. 1490 [mit Text|. Auch das innerfamiliire Uberwintern der >Eigenmachtc in den
Bezichungen und die Abwesenheit des Strafrechts dort enthilt »an unmistakable social
judgment — a judgment that a man may [...] inflict violence that would be punished if it
were directed toward anyone else.« Jacoby (1983), S. 226.

»Darf der staatliche Rechtsschutz mit innerem Grund hier wie dort die Selbsthilfe also
nur dann zuriickdringen, wenn er deren Platz auch tatsdchlich auszufiillen vermag, so
beginnt ein legitimes Betitigungsfeld des privaten Rechtsschutzes auch im modernen
Gemeinwesen jedenfalls dort, wo die staatliche Rechtsschutzorganisation an die
zeitlichen Grenzen ihrer Wirksamkeit stoB3t. Der Respekt vor dieser Forderung liegt
dabei durchaus im Interesse der Rechts- bzw. Friedensordnung selber. Denn das
Friedensgebot behalt nur so lange auch soziale Geltung, wie die Rechtsgenossen von
der praktischen Wirksamkeit der staatlichen Rechtsschutzaktivititen tiberzeugt werden
konnen. Sofern man hier keinen Traum von staatlicher Omnipotenz traumen will,



	Leere Seite

