




Ehre und Rache



Philipp Ruch ist Philosoph und Gründer des Zentrums für Politische Schönheit.



Philipp Ruch

Ehre und Rache
Eine Gefühlsgeschichte des antiken Rechts

Campus Verlag
Frankfurt/New York



Promotion, Humboldt-Universität zu Berlin, Kultur-, Sozial- und Bildungswissenschaftliche 
Fakultät, 2016

ISBN 978-3-593-50720-0  Print
ISBN 978-3-593-43639-5  E-Book (PDF)

Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung ist ohne 
Zustimmung des Verlags unzulässig. Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen, Übersetzungen, 
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.
Copyright © 2017 Campus Verlag GmbH, Frankfurt am Main
Umschlaggestaltung: Campus Verlag GmbH, Frankfurt am Main
Gesetzt aus: Garamond
Druck und Bindung: Beltz Bad Langensalza GmbH 
Printed in Germany

www.campus.de



 

Inhalt 

Erster Teil: Ehre 

I. Menschen ohne Ehre 

1. Einleitung 

Gegenstand und Zielsetzung ................................................................................ 13 
Zur Problemstellung der Arbeit ........................................................................... 31 
Grundzug des antiken Rechts: der nomos tyrannos .............................................. 46 

2. Methodische Vorüberlegungen 

Antike Texte als Rechtsquellen ............................................................................ 57 
Gewohnheitsrecht .................................................................................................. 66 
Gesetzes- und Vertragsrecht ................................................................................ 71 

 
II. Der Gewinn der Ehre 

1. Ehre und Materie 

Die Ehre im Spiegel politischer Anthropologie ................................................ 82 
Zeus’ Armut ............................................................................................................ 98 

2. Desymbolisierungsresistente Ehren 

Der antike Ehrenmaterialismus ......................................................................... 106 
Die Antastung desymbolisierungsresistenter Ehrenkörper .......................... 115 

3. Desymbolisierbare Ehren 

Die Produktion von Sichtbarkeit und Präsenz ............................................... 120 
Die Ehre im Raum .............................................................................................. 129 
Die Ehre im Leib ................................................................................................. 136 
Exkurs: Grundriss des Ehrgefühls in systematischer Absicht ..................... 149 



6 E H R E  U N D  R A C H E  

 

4. Ehre und Recht 

Die rechtliche Limitierung der Ehre ................................................................ 160 

 
III. Der Verlust der Ehre 

1. Entehrungen im Staatsrecht 

Die »Angst vor deshonneur« ................................................................................. 170 
Vertrag mit dem Recht? ..................................................................................... 186 

2. Entehrungen im Völkerrecht 

Die Totalität des Politischen ............................................................................. 190 
Heraklits ›Drehkreuz‹ von Freien und Sklaven ............................................... 196 

Zweiter Teil: Rache 

IV. Zum Verhältnis von Ehre und Gewalt 

1. Die Konstruktion aggressionsarmer Gesellschaften 

Gefühle aus Ehre in der Forschung .................................................................. 205 
Der antimoderne Ehrbegriff ............................................................................. 216 
Antike Formen der Gefühlskontrolle .............................................................. 222 

2. Menschen ohne Rache 

Die Blutevidenz der Rache in den antiken Tragödien ................................... 227 
Die Gewaltevidenz der Rache in Epos und Historiographie ....................... 242 
Recht und Rache ................................................................................................. 253 
Antike Formen der Gewaltkontrolle: im Treppenhaus der Kultur ............. 270 

 
V. Die Entwicklung des archaischen Racherechts 

1. Das homerische Racherecht 

Die Humanität der Rache bei Homer .............................................................. 287 

2. Das posthomerische Racherecht 

Handelsverbote mit der Rache: die Entstehung des archaischen 
Blutrechts .............................................................................................................. 299 



 I N H A L T  7  

 
Gewaltuntertretung: die Kippfigur von Gewaltbereitschaft in 
Rachezwang .......................................................................................................... 310 
Zur Rechtskollision in der Orestie ...................................................................... 323 

 
VI. Das zwischenstaatliche Racherecht 

1. Fallbeispiele zum Zielkonflikt von Geld und Rache 

Treuhänder der Rache: das Schwert des antiken Völkerrechts .................... 333 
Die Annektierung von Schicksalsfolgen: Mytilenes Urteil ............................ 346 
Die Kosten der Gewalt: der Flächenbrand der Rache .................................. 353 
Exkurs: In der Gärtnerei der Macht. Ein Lehrstück antiker�
Staatsräson ............................................................................................................ 361 
Der Angriff Schuldloser: hybris im antiken Völkerrecht ................................ 366 
Der Zielkonflikt zwischen Reichtum und Rache nach der  
Sizilischen Expedition ........................................................................................ 374 

 
VII. Ausblick 

1. Petrischalen des Rechts 

Die Demontage der Ehre und die Kultivierung der Würde ......................... 378 
 

Schluss ............................................................................................................................. 387 

Literaturverzeichnis ..................................................................................................... 392 

Abbildungsverzeichnis ............................................................................................... 434 

Dank ................................................................................................................................. 436 

 





 

»Für jedes Land ist das Gestern des anderen Landes 
eine Art Zukunft.« 

 
Günther Anders 

 





 

Erster Teil: Ehre 





 

I. Menschen ohne Ehre 

1. Einleitung 

Gegenstand und Zielsetzung der Untersuchung 

Aus der Geschichte der Physik ist die Erkenntnis überliefert, dass ein und 
dasselbe Naturphänomen, unter zwei Paradigmen betrachtet, mehr oder 
minder widerspruchsfrei als vollkommen unterschiedlichen Gegenstands-
bereichen zugehörig wahrgenommen und konzeptualisiert werden kann. 
Zwei Physiker aus gegensätzlichen Schulen können denselben Untersuch-
ungskörper vor Augen stellen und Unterschiedliches sehen. Als Thomas 
KUHN sich damit auseinandersetzte, was wissenschaftstheoretisch geschah, 
als die Idee des Gases vor dem geistigen Auge des Physikers hinzutrat, gibt 
er seinen Beobachtungen die Form eines Arbeitsauftrages: »nicht nur das 
Gas selbst zu sehen, sondern auch, was das Gas war.«1 Die vorliegende 
Arbeit ist nach diesem Auftrag gegliedert. Es wird auf die Erkenntnis 
ankommen, dass ›Ehre‹ ist und was sie ist. 

KUHN bezeichnet den Augenblick, in dem ein Physiker zum ersten Mal 
das Gas ›sieht‹, als »Gestaltwandel« – als Kipppunkt, an dem die alte 
Wahrnehmung in die neue umschlagen kann.2 Zwar wird immer wieder be-
stritten, dass es historisch jemals zu abrupten Umschwüngen in den 
Naturwissenschaften kam (vielmehr soll sich die alte Vorstellung mit den 
Implikationen einer neuen Theorie überlagert haben und vermischen),3 
aber gerade aus der Rückschau existiert die Wahlmöglichkeit zweifelsohne, 
die Welt unvermittelt mit und ohne Gastheorie zu betrachten. Der Begriff 
›Ehre‹ enthält vielleicht diese seltene Gelegenheit, die Welt des Politischen 

—————— 
 1 Vgl. Kuhn (1973), S. 82. 
 2 Vgl. Ebd., S. 120, 152 u. 159. Zur bildlichen Evidenz im vexierhaften Hasen-Enten-

Kopf: Wittgenstein (1984), S. 520. 
 3 Vgl. Shapin (1998), S. 9ff. 



14 E H R E  U N D  R A C H E  

 

mit anderen Augen wahrzunehmen und die neue in eine alte Welt umschla-
gen zu lassen. Der Vexierpunkt bedarf allerdings der Vorbereitung, des Se-
hen-Lernens und der Verabschiedung von herkömmlichen Vorstellungen 
über die Natur von Ehre und Rache. 

Analog zu den physikalischen Kernbegriffen ›Kraft‹, ›Raum‹, ›Masse‹ 
und ›Energie‹ 4  stellen sich auch beim politikwissenschaftlichen Pendant 
›Ehre‹ Verständnis- und Übertragungsschwierigkeit ein. Das Selbstver-
ständnis westlicher Gesellschaften scheint nicht auf ›Prestige‹, 5  ›Repu-
tation‹, 6  ›Ansehen‹ 7  oder ›Anerkennung‹ 8  zu gründen, wie sich älteren 
Autoren die Macht der Ehre aufdrängt. Äquivalenzbegriffe decken die 
Eigenschaften eines alten Schlüsselbegriffs gemeinhin zu. Zusatzbegriffe 
wie ›Nachhaltigkeit‹ reichen nicht an das antike Interesse an Unvergesslich-
keit heran, das teilweise in den Quellen aufscheint.9 Es kommt zu einer 
Spannung zwischen Begriffs- und Phänomenaktualität,10 die zu Irrtümern 
und Unterstellungen führt.11 Dieser Bedeutungsverlust wirkt sogar retroak-

—————— 
 4 Vgl. die epistemologischen Probleme der Begriffskonstanz bei Newton und Einstein: 

Kuhn (1973), S. 73, 140 [»Aber die physikalischen Beziehungen dieser Einsteinschen 
Begriffe sind auf keinen Fall mit denen der Newtonschen Begriffe gleichen Namens 
identisch.«], 141 [»Dieser Zwang, die Bedeutung von feststehenden und vertrauten Be-
griffen zu ändern, ist der Brennpunkt der revolutionären Wirkung der Einsteinschen 
Theorie.«] u. 189. 

 5 Vgl. Deutsch (1968), S. 35ff. u. 64ff.; Bowman (2006), S. 213 u. 216f. 
 6 Vgl. Dinges (1994), S. 23; Disselkamp (2002), S. 17, 20 u. 172. 
 7 Vgl. Sterchi (2005), S. 23 (Anm. 34) u. 231; Stolle (1999), S. 25, 50 u. 197. 
 8 Vgl. Honneth (2003); Ricoeur (2006). Das gilt auch für Fukuyamas Analysen, dessen 

Anerkennungsbegriff den Ehrbegriff absorbiert und Vorstellungen von Ehrlosigkeit 
und Superiorität inkorporiert: Fukuyama (1992). 

 9 Vgl. Fn. 419 [›Fn.‹ werden im Folgenden die Fußnoten abgekürzt, die sich auf die 
vorliegende Arbeit beziehen; ›Anm.‹ steht für Fußnoten und Anmerkungen in anderen 
Texten]. 

 10 Eingehender zu diesem Problem anhand von Behelfsbegriffen wie ›Stolz‹, ›Status‹, 
›Image‹, ›Integrität‹, ›Kredibilität‹ oder ›Selbstbewusstsein‹: Vogt (1997), S. 41 u. 233; 
Roodenburg (1998), S. 368; Fetscher (1991), S. 5; Burkhart (2006), S. 114ff. 

 11 Beispielhaft: »Das Reden über Ehre ist innerhalb der ständischen Ordnung Reden 
über den Anspruch auf Macht. Mit dem Wort Ehre wird er erhoben oder bestätigt und 
in ein euphemistisches Gewand gekleidet.« Schuster (1998), S. 47. In der Enzyklopädie 
der Neuzeit etwa heißt es unter dem Lemma Adelsehre: »Offen ist aber beispielsweise 
die Frage, welche konkrete Rolle das Handlungsmotiv des Gewinnens von Nachruhm 
in politischen Entscheidungsprozessen besaß.« Graf (2005), Sp. 55. Dass ausgerechnet 
für die Ehre des Adels eingestanden wird, dass es sich um ein unerforschtes Phäno-
men handelt, ist einigermaßen bemerkenswert. 



 M E N S C H E N  O H N E  E H R E  15  

 
tiv 12  auf die Erforschung der Geschichte zurück. Das Lemma ›Ehre‹ 
kommt in zahllosen Nachschlagewerken wie im Metzler-Lexikon Antike 
schon gar nicht mehr vor.13 

Otto BRUNNER weist darauf hin, dass die Begriffe, welche Geisteswis-
senschaftler gedankenlos aus der Alltagssprache aufgreifen und auf das his-
torische Material anwenden, stets Teil des Erkenntnisproblems sind.14 Die 
bekannten Begriffe bringen zu Fall, was eigentlich ergriffen werden sollte. 
Sie sägen das menschliche Verhalten auf Bekanntes nach anderen Vorstell-
ungen zurecht. Deshalb fällt BRUNNERS Wahl bewusst nicht auf einen der 
hegemonialen politikwissenschaftlichen Deutungsbegriffe wie ›Macht‹ oder 
›Prestige‹, sondern er reaktiviert die Originale ›Ehre‹ und ›Fehde‹, um das 
politische Verhalten einer vergangenen Zeit einzuholen: »Jede politische 
Geschichte des Mittelalters, die an der Fehde vorbeisieht, versperrt sich 
selbst den Zugang zu Einsichten, aus denen politisches Handeln im 
Mittelalter erst verstanden werden kann.«15 

Was zunächst aufgegeben werden muss, ist die Selbstgewissheit 
überlegener historischer Einsichten.16 Wie Frank J. FROST darstellt, ist das 
Wesen der attisch-adligen Politik in frühklassischer Zeit »dominated not by 
motives of economic gain and certainly not by political ideology, but by pride, ho-
nor, self-esteem and the respect of others«.17 In modifizierter Form, aber 

—————— 
 12 Die Theorie der Retroaktivität, bei der alte Inhalte im Lichte neuer Erfahrungen 

rückwirkend uminterpretiert werden, ist sehr alt. Thukydides berichtet, die Athener 
seien sich zur Zeit der Pest uneins gewesen, ob es Seuche oder Hunger in einem alten 
Sprichwort hieß: »Es siegte aber unter diesen Umständen, wie nicht anders zu erwar-
ten, die Ansicht, es habe ›Seuche‹ geheißen, denn die Menschen lenken ihre Erinner-
ung immer nach dem Erlebten.« Thukydides II. 54 [Übers. Vretska/Rinner]. 

 13 Vgl. Brodersen (2006). Zum Befund: Vogt (1997), S. 19f.; Burkhart (2006), S. 15f. Ap-
piahs Proklamation dürfte nicht völlig falsch sein: »Wir mögen glauben, mit der Ehre 
abgeschlossen zu haben, aber die Ehre hat nicht mit uns abgeschlossen.« Appiah 
(2011), S. 18. 

 14 Vgl. Brunner (1984), S. 119 u. 161–163. 
 15 Ebd., S. 108. Brunner zielt auf Grundsätzliches: »was Politik in der Vergangenheit je-

weils heißen kann und unter welchen Voraussetzungen politisches Handeln möglich 
ist«. Ebd., S. 2. 

 16 »[B]ut here perhaps we need to give his [Homers, Anm. P.R.] accounts of how decisi-
ons are reached, and on what grounds, more credence than our own cultural asumpti-
ons and our confidence in the possession of superior historical insight would always 
suggest.« Gould (1989), S. 67. 

 17 Vgl. Frost (1981), S. 37 [eig. Hervorh.]. Zu derselben Erkenntnis für die Politik des 
frühen 19. Jahrhunderts: Aschmann (2010), S. 24f. 



16 E H R E  U N D  R A C H E  

 

am deutlichsten, zeichnet Jean-Marie MOEGLIN den epistemologischen 
Anspruch vor, indem er die Ehre von Politikern für mehr hält »als lediglich 
eine anekdotische und leicht veraltete Arabeske; sie bestimmte – neben 
den sehr realen territorialen Einsätzen – zentral ihr politisches Handeln.«18 
Die Ehre sei – genauso wie ihre Wiederherstellung durch ›Rache‹ (oder 
›Fehde‹) – als politische Kategorie unverzichtbar, um Verhalten zu inter-
pretieren, Entscheidungen zu erklären und Prognosen zu wagen. Als hätte 
MOEGLIN den Erkenntnisauftrag KUHNS vernommen, nämlich sehen zu 
lernen, dass Gas ist und was es ist,19 bezeichnet er Ehre als Kategorie, in der 
und durch die alles geschieht. 20  Ehre und Rache bilden tragende und 
tragfähige Fundamente des Politischen. 

Die Entscheidung, sich moderneren Begriffen zu verweigern (die 
Nachkommenden ebenso befremdlich erscheinen dürften21) und auch kei-
nen neuen Begriff mit altem Quellenmaterial anzureichern,22 sondern statt-
dessen einen alten Denkhorizont, ein altes Paradigma, zu rekonstruieren, 
soll Ernst machen mit dem geisteswissenschaftlichen Pendant naturwissen-
schaftlicher Grundlagenforschung: untergegangene Schlüsselkategorien 
kommen zu neuem Recht, nicht nur um das Alte begreif- und erkennbar 
zu machen, sondern um in ihnen die eigene Zeit sehen zu lernen. 

Mit überalterten Begriffen kann am politischen Geschehen der Gegen-
wart etwas sichtbar werden, das bislang unkenntlich geblieben ist. Der An-
spruch, mit aktuellen Begriffen in die Vergangenheit zu leuchten, lässt sich 
so auf den Kopf stellen, »denn die Vergangenheit birgt wertvolle Kräfte 
zum Aufbau der Gegenwart und Zukunft.«23 Erkenntnisse werden mitun-
ter weniger dadurch gewonnen, moderne Begriffe der Geschichte aufzunä-
hen, als in scheinbar antiquierten Begriffen die Moderne zu betrachten und 

—————— 
 18 Vgl. Moeglin (1995), S. 90. 
 19 Vgl. Fn. 1. 
 20 Vgl. Moeglin (1995), S. 78ff. Ähnlich schreibt Ludgera Vogt: »daß man von der Ehre 

wie von einem Tenor, der ihrem gesamten Lebensgefühl Färbung gab, sprechen kann. 
Diese Ehrauffas[s]ungen formten jahrhundertelang den Lebensstil großer Teile der 
vormodernen Gesellschaft«. Vogt (1994), S. 14. 

 21 Vgl. Appiah (2011), S. 15 u. 17. 
 22 Exemplarisch ist Bernhard Sterchis Vorhaben: »Der Begriff des Ansehens wird in den 

vorliegenden Betrachtungen primär deswegen bevorzugt, weil er historisch und 
konzeptuell am wenigsten vorgeprägt ist.« Sterchi (2005), S. 233. Vgl. Fn. 7. 

 23 Vgl. Conrad (1954), S. VII [dort gemünzt auf Rechtsgeschichte]. 



 M E N S C H E N  O H N E  E H R E  17  

 
durch interpretatio moderna24 einen Beitrag zur Bewältigung der Gegenwart 
zu leisten. Es ist zumindest prüfenswert, ob einstmals »gefundene Antwor-
ten nicht nur ›modern‹ anmuten, sondern es in vielem auch (noch) sind.«25 
Selbsterkenntnis wird durch vergangene Begriffe nicht erschwert, sondern 
erleichtert. Antiquierte Begriffe reißen den Menschen aus seiner Zeit und 
stellen ihn auf einen anderen Boden.26 Die Verheißung ist daher, dass die 
›Ehre‹ anderes und mehr sehen lässt – an der Vergangenheit ohnehin, aber 
auch an Gegenwart und Zukunft. 

Als ersten Begriff, der aus der dystopischen Kunstsprache ›Neusprech‹ 
verschwindet, nennt George ORWELL – vor den politischen Schlachtbe-
griffen Gerechtigkeit, Moral, Demokratie oder Wissenschaft – den der 
Ehre. 27  Georg SIMMEL warnt vor diesem Verschwinden: »Eine Gesell-
schaft, in der der Ehrbegriff verschwände, würde damit ihren sittlichen 
Verfall bekunden und ihren äusserlichen einleiten.«28 Auch Bernard Man-
deville ist die Ehre das verlässlichste Bindemittel des body politic. Ohne sie 
sagt er der Menschheit voraus, »innerhalb großer Gemeinschaften bald zu 
tyrannischen Schurken und zu verräterischen Sklaven« auszuarten.29 Nun 
lassen sich die Zeitdiagnosen, nach denen die sittlichen Grundlagen der 
modernen Gesellschaft erodiert sein sollen, kaum noch zählen. Aber 
ORWELLS apokalyptische Vision einer Gesellschaft, die den Begriff Ehre 
nicht mehr versteht, ist Wirklichkeit geworden. 

In früheren Gesellschaften ist Ehre eine »absolute[n] Herrscherin über 
die sozialen Beziehungen«, 30  ein Schlüsselbegriff »zum Verständnis des 
Funktionierens von Ordnungssystemen«,31 der »Knotenpunkt sozialhistori-
scher Forschungsmöglichkeiten«, 32 – und zwar grundlegend für das 

—————— 
 24 Zum Begriff: Böhme (2011), S. 19. 
 25 Vgl. Barta (2010), S. 102. 
 26 Vgl. 9. Brief: Schiller (2009), S. 35 u. 38. 
 27 Vgl. Orwell (2001), S. 367. 
 28 Simmel (1989), S. 190. 
 29 »Obgleich es sich der Hauptsache nach aus unsern Schwächen ableitet, hat doch keine 

– wenigstens keine mir bekannte – Tugend gleich erfolgreich an der Zivilisierung der 
Menschheit mitgewirkt: der Menschheit, die innerhalb großer Gemeinschaften bald zu 
tyrannischen Schurken und zu verräterischen Sklaven ausarten würde, wenn die ›Ehre‹ 
keinen Platz mehr bei uns fände.« Mandeville (1957), S. 194f. 

 30 Vgl. Graf (2005), Sp. 54. 
 31 Vgl. Kramer (1974), S. 46. 
 32 Vgl. Dinges (1989), S. 438. 



18 E H R E  U N D  R A C H E  

 

»Selbstverständnis als auch für den Zusammenhalt der Gemeinschaft«.33 
Im 21. Jahrhundert ist Ehre dagegen weit davon entfernt, die »Ordnungs-
grundlage«34 des Daseins zu bilden. Ehre wie öffentliche Schande scheinen 
»in modernen westlichen Gesellschaften und wissenschaftlichen Diskursen 
eine geringe Rolle zu spielen«.35 Sind wir Menschen ohne Ehre? 

In der Selbstbeschreibung von Individuen oder Staaten taucht der Be-
griff selten auf. Die postheroische Gesellschaft ist im Kern eine »post-ho-
nor society«, 36  wenngleich deutsche Politiker das semantische Potenzial 
von Ehrenwörtern unlängst ausbeuteten, um sich als Männer von Ehre zu 
inszenieren, deren Wort (noch) etwas gilt. Der Vergleich mit dem ganzen 
unehrenhaften Rest der Gesellschaft sollte Korruptionsbeziehungen mit 
der beinahe ›klassischen‹ Vorstellung verdecken, dass Ehre sich eigenmäch-
tig über Recht hinwegsetzt und hinwegsetzen kann. 37  Es bleibt beim 
altmodischen, angestaubten, feudalen und anachronistischen Klang eines 
Begriffs,38 zu dem allerhöchstens gegriffen wird, um den eigenen Handlun-
gen einen chevaleresken Glanz zu verleihen: »Die Ehre hat man ins Exil 
auf ein philosophisches St. Helena geschickt, wo sie ihre verblassenden 
Epauletten betrachtet und erlebt, wie ihr einst glänzendes Schwert in der 
salzigen Luft rostet.«39 Ludgera VOGT bestreitet diese Antiquiertheit, in-
dem sie aus Zeitungsartikeln 389 Belegstellen herausfiltert.40 Damit setzt 
sie allerdings Gebrauchsfrequenz (oder Begriffskonjunktur) unzulässig mit 
Aktua l i tä t  gleich. Ehre mag vielleicht nicht ins Kleine Lexikon untergegange-
ner Wörter41 gehören. Aber die Dauerpräsenz eines Wortes widerlegt nicht 
dessen altmodischen Klang, wenngleich die dramatische Wortfeldreduk-
tion innerhalb von zwei Jahrhunderten (von 324 Lemmata in Grimms 
Wörterbuch auf 99 im Duden) einen gewissen Abwärtstrend markiert.42 
—————— 
 33 Vgl. Brüggenbrock (2006), S. 58. 
 34 Vgl. Zunkel (1975), S. 2f. 
 35 Vgl. Meyer (2011), S. 87 (Anm. 5). 
 36 Der Begriff stammt von Akbar S. Ahmed. Vgl. Bowman (2006), S. 25. 
 37 Zum Missbrauch deutscher Ehrenwörter: Vogt (1997), S. 127; Speitkamp (2010), S. 

229f. 
 38 »Wer heute mit Zeitgenossen über ›Ehre‹ redet, gerät leicht in den Verdacht, hoff-

nungslos altmodisch zu sein.« Fetscher (1991), S. 4. 
 39 Appiah (2011), S. 193. 
 40 Vgl. Vogt (1997), S. 225ff. 
 41 Vgl. Osman (1997). 
 42 Vgl. Burkhart (2006), S. 227f. (Anm. 3). Zum Begriffssterben im anglo-amerikanischen 

Wortschatz, vgl. Bowman (2006), S. 10, 33, 221 u. 298. 



 M E N S C H E N  O H N E  E H R E  19  

 
Bemüht – und gebraucht – wird ›Ehre‹ zumeist für das große Gegen-

über des Westens, den Ant imodern ismus fremder Kulturen, entweder 
um sich von deren überkommenem Denken abzusetzen43 oder um »jüngst 
generierte Konfliktpotentiale der globalisierten Moderne wie zwischen 
Schiiten und Sunniten« zu verschleiern und die Konsequenzen eigener 
politischer (Kriegs-)Entscheidungen fernzuhalten. 44  Wenn ein pakistani-
scher Politiker den Westen als bay ghairat (ohne Ehrgefühl) beschimpft,45 
bleibt der Vorwurf nicht nur unwidersprochen, sondern wird zum Anlass, 
den so Sprechenden nicht mehr ganz ernst zu nehmen und auf der Höhe 
der Zeit zu wähnen. Wie James BOWMAN demonstriert, greift unter ameri-
kanischen Politikern sogar eine Scham um sich, den Begriff der Ehre 
öffentlich zu benutzen,46 da er den Sprecher in archaischen Denkstruktu-
ren positioniert und dem Anspruch auf Fortschrittlichkeit zuwiderläuft.47 

—————— 
 43 S.u. S. 206ff. 
 44 Vgl. Turner (2008), S. 69f. Zu demselben Verdacht bei ›Ehrenmorden‹: Speitkamp 

(2010), S. 272f. 
 45 Vgl. Appiah (2011), S. 167. Appiah sieht undogmatisch keinen grundsätzlichen Wider-

spruch zwischen Menschenrechten und Ehre. Er rät, die diskursive Macht der Ehre 
nicht absichtlich zu verschenken. Statt gegen die Ehre zu wettern, könne sie immer 
auch gegen Phänomene wie Ehrenmorde in Stellung gebracht werden (wenn sie das 
Ansehen eines Landes senken). Allzu oft verschenkten westliche Politiker fahrlässig 
dieses Druckmittel im Kampf gegen Menschenrechtsverbrechen. Er rät zu weniger 
Apellen an die Menschenrechte und mehr diskursivem Einfühlungsvermögen in die 
Ehrsemantik. Vgl. Ebd., S. 181, 184 u. 187f. 

 46 »[...] honor having become an embarrassment to the official culture«. Bowman (2006), 
S. 177. In Die Zeit bedingt sich ein deutscher Soldat für die Berichterstattung über sei-
nen Berufsstand aus, ohne Nachnamen oder Bild zu erscheinen. Seinen Horror vor 
der medialen Sichtbarkeit begründet er mit einer Furcht vor Ehre: zwei unglückliche 
Kameraden, denen das Ehrenkreuz für Tapferkeit verliehen worden sei, wurden dafür 
mit »Hass-Mails und Drohanrufe[n]« überschüttet. Vgl. Dausend (2011), S. 4. 

 47 »When America and its allies went to war in Iraq, it seems never to have occurred to 
anybody [...] that such a move could be, let alone should be, justified in terms of natio-
nal honor. To that primitive way of thinking«. Bowman (2006), S. 3. »It would be 
interesting to see what would happen if a politician today had the temerity to cite the 
avenging of American national honor as a reason for the employment of American 
troops, but it doesn’t take much acquaintance with the media and popular culture to 
realize the dangers«. Ebd., S. 32. Daraufhin legt Bowman die Sprachmanöver amerika-
nischer Politiker ›schamlos‹ offen, die eine Begründungslücke aufreißen, wo der pas-
sende Begriff fehle: Ebd., S. 215, 239ff., 297, 303 u. 308. 



20 E H R E  U N D  R A C H E  

 

Die Ehre ist nicht mehr ›self-evident‹. Ihre enargeia scheint aufge-
braucht.48 Aber wie konnte es dazu kommen? Warum und vor allem wann 
die Transformation zur »post-honor society«49 ihren Lauf nahm, darüber 
existieren unzählige Spekulationen, Datierungsversuche und Erklärungs-
modelle: politikwissenschaftliche (Anarchie – Gewaltmonopol), demo-
kratietheoretische (Hierarchie – Egalität),50 religionstheoretische (Bergpre-
digt – Rache)51 und soziologische (Kollektivismus – Individualismus).52 Bis 

—————— 
 48 Zur enargeia (Eindringlichkeit), die etwas in Bewegung zu versetzen vermag, weil Bilder 

vor dem inneren Auge entstehen: Gödde (2001), S. 246 u. 249. 
 49 Wie Fn. 36. 
 50 Nach dieser Hypothese müsse die Durchsetzung der egalitären Demokratie die Bedeu-

tung einer hierarchisch strukturierten Ehre nivellieren und vice versa. Dazu: Vogt 
(1997), S. 369. Zur Zerstörung der Egalität durch den Bedeutungsgewinn der Ehre 
seien die Theorien zum Ehrgefühl der Magistrate genannt, das sich in der Dialektik ei-
nes ›Ehrungsschraubstocks‹ befinde (im Osten zu gottgleichen Herrschern gemacht – 
in Rom auf den egalitären Boden der Optimatenherrschaft zurückgeworfen): Till 
(2003), S. 147 u. 207f.; Sehlmeyer (1999), S. 209 (Anm. 33) u. 211. Sehlmeyer glaubt, 
die hellenistisch geprägte Verehrung Caesars habe in Rom »zumindest auf die republi-
kanisch gesinnten Senatoren irritierend gewirkt«, »da sie solche Ehrenstatuen mit 
ihrem Standesbewußtsein nicht vereinbaren konnten.« Vgl. Ebd., S. 236. 
Zum konträren Befund, dass gerade egalitäre Gesellschaften versessen auf Ehre sind 
und Ehren ganz allgemein innerhalb sozialer Homogenität – diesseits der Gleich-
rangigkeit – stratifizieren können: Erkelenz (2003), S. 68; Brüggenbrock (2006), S. 37; 
Sehlmeyer (1999), S. 279 u. 282; Flaig (1995), S. 116ff., 122f.; Stolle (1999), S. 12 u. 24; 
Till (2003), S. 148; Speitkamp (2010), S. 79; Bailey (2010), S. 63. Zur passenden ›Theo-
rie‹ dazu: »Es hat noch keinen Staat gegeben, der auf Rangstufen, Beförderungen und, 
das Äußerlichste von allem, auf Orden und Ehrenzeichen hätte verzichten können.« 
Drexler (1967), S. 465. Historisch betrachtet wurden Hierarchien unter dem Schlag-
wort Ehre sogar beseitigt. Vgl. Dinges (1994), S. 269; Appiah (2011); Kloosterhuis 
(2006a), Sp. 85 [»Damit bildeten Ehrenzeichen bis weit ins 19. Jh. keineswegs feudale 
Relikte in liberal fortgeschrittenene gesellschaftlichen Ordnungssystemen, sondern 
wirkten [...] beziehungsstiftend zwischen Individuum und Staat«]. 

 51 Zur Hypothese, dass sich das Christentum an der Überwindung der homerischen 
Ethik abgearbeitet habe: Taylor (1996), S. 127; Dihle (1962), S. 42ff. u. 72ff.; Bowman 
(2006), S. 21, 40 u. 47ff. 
Schon Machiavelli greift die christliche Demütigungshabitualisierung aus diesem 
Grund scharf an (Fn. 742). Mandeville scheint dem beizupflichten: »Die Religion be-
fiehlt uns, alle Rache Gott zu überlassen, die Ehre fordert, sie niemandem als nur uns 
selbst anzuvertrauen [...] die Religion beruht auf Demut, die Ehre auf Stolz«. Mande-
ville (1957), S. 197. Gegen die Bergpredigt (Matthäus 5. 38f.) lassen sich aber immer 
auch ausreichend konträre testamentarische Belegstellen identifizieren, die eine 
erhebliche Affinität zu Ehre und Rache aufweisen: Probst (1992), Sp. 2f.; Jacoby 
(1983), S. 35 [»the great tragic theme of sixteenth- and seventeenth-century religious 

 



 M E N S C H E N  O H N E  E H R E  21  

 
weit ins 18. Jahrhundert gilt das Streben nach Geld in vielen Gesellschaften 
als verunehrend. Aus der Dichotomie zwischen Adel und Händlern lässt 
sich auch ein ökonomisches Paradigma der Ehre53 gewinnen. Es gibt zu-

—————— 
teaching is God’s revenge for sin«], 89ff., 108f., 112 u. 130ff. Das Rittertum versöhnt 
den vermeintlichen Antagonismus von christlicher Bergpredigt und Gewalt gar in der 
Ritterehre: Bowman (2006), S. 51; Althoff (1988), S. 298; Keen (1991), S. 155. Wie Ja-
coby nachweist, wird religions- wie kulturgeschichtlich Rache durch das Christentum 
nicht abgeschafft, sondern eine Trennlinie gezogen zwischen (illegaler) privater und 
(legaler) öffentlicher Rache: »Control of unlawful revenge is a basic tenet of both Juda-
ism and Christianity, but revenge on behalf of religion itself has been a bloody leitmo-
tif of western history.« Jacoby (1983), S. 68. »In the Elizabethan era, with its inescap-
able Christian theology, the distinction between godly public revenge and sinful private 
vengeance was basic to literature, religious thought, and historical analysis.« Ebd., S. 
34. Dazu: Fn. 1293. 

 52 Zur Auffassung, dass das Verhältnis zwischen Einzelnem und Gemeinschaft im ›Urzu-
stand‹ durch naturalistische ›Ungeschiedenheit‹ charakterisiert sei und diese wahlweise 
durch Arbeitsteilung, institutionelle Pluralisierung oder ›Ausdifferenzierung‹ aufgebro-
chen wurde (bzw. dass Standesehre Individualität blockiere): Sier (2002), S. 66 [»Im 
Horizont einer aristokratischen Weltsicht, die ihre Legitimation aus der Ungeschieden-
heit von sozialer Geltung und innerem Wert bezieht – beides zusammen macht die 
›Ehre‹ (timē) der Person aus«]; Schuller (2008), S. 45 [»Loslösung des Individuums aus 
hergebrachten Bindungen«]; Wechsler (1991), S. 397; Kloosterhuis (2006), Sp. 81; 
Bowman (2006), S. 36f.; Frevert (2013), S. 16, 35f., 79 u. 178 [»Möglich aber wurde ›in-
nere‹ Ehre erst in dem Umfang, wie jene Kreise [ständische, Anm. P.R.] sich mit ande-
ren ›kreuzten‹ und dabei ihre Definitionsmacht einbüßten.«]. Zur ideengeschichtlichen 
Genese dieser Vorstellung bei Durkheim: Kelsen (1941), S. 23. 
Strasburger bringt seine Vorbehalte gegen derartige Ansichten auf den Punkt: »In die 
sagenhafte Frühzeit eines Volkstums geheimnißt man gern einen idealen Kollektivgeist 
hinein«. Strasburger (1969), S. 99f. Statt davon auszugehen, dass Phänomene wie 
Eigennutz, Individualität oder Gemeinsinn immer schon da sind, wird auch der römi-
sche Bürgerkrieg noch vor dem Hintergrund der »Schockerfahrung« der ›Entdeckung‹ 
des Eigennutzes rekonstruiert. Vgl. Dingmann (2007), S. 343. Dieselbe Entdeckung 
soll auch in der Neuzeit die »Selbstgewißheit [...] eines an Ehre und Ruhm orientier-
ten« Lebens erschüttert haben. Vgl. Roth (1981), S. 306. Allerdings: wenn Aischines 
Demosthenes’ Ehrung vereiteln will, entlarvt er dessen Ehre als eigennützige Fassade, 
hinter der umso mächtiger und unberechenbarer pleonexia lodere. Vgl. Brüggenbrock 
(2006), S. 275. Allgemein zum Gefühlsmanagement in den attischen Gerichtsreden 
und zur Eigennützigkeit von Politikern als rhetorischer Figur: Sanders (2012), S. 
379ff.; Roth (1981), S. 320f.; Münkler (1987), S. 156. 

 53 Bis ins 18. Jahrhundert gilt das Streben nach Geld in vielen Gesellschaften als ver-
unehrend: »die Vorstellung, daß er [der Händler, Anm. P.R.] ein gewöhnlicher, schäbi-
ger und geistloser Geselle sei, konnte sich noch lange halten.« Hirschman (1987), S. 67. 
Ein Jahrhundert darauf vermag der Gelderwerb nicht mehr in Schande zu ziehen: 
»Wie konnte es geschehen, daß Handel, Bankwesen und ähnliche, dem Gelderwerb 

 



22 E H R E  U N D  R A C H E  

 

dem kulturgeschichtliche (Scham – Schuld)54 und psychologische Modelle 
(Ehre – Gewissen). Letztere lassen auf ein gewandeltes Selbstverständnis 

—————— 
dienende Tätigkeiten an einem gewissen Punkt der Moderne ehrbar wurden, nachdem 
sie jahrhundertelang als Geiz, Gewinnsucht und Habgier verurteilt oder verachtet 
worden waren?« Hirschman (1987), S. 17. Zum Befund: Fn. 443. 
Zur Hypothese, dass der Kapitalismus das Streben nach Geld auf- und das Streben 
nach Ehre abwerte: Weber (2005), S. 683ff., 698, 737ff. u. 805; Burkhart (2006), S. 40–
42 u. 78f.; Bowman (2006), S. 73ff.; Strauss (2001), S. 17, 134f., 138, 140f. (Anm. 46*), 
148, 186 (Anm. 120), 196f. u. 407. Strauss legt den Triumph des Strebens nach Geld 
als größtmöglichen Schaden für das Politische aus: »jeder Kampf gegen das Politische 
im Namen des Ökonomischen setzt die vorgängige Entwertung des Politischen vo-
raus. Diese Entwertung vollzieht sich so, dass das Politische verhüllt oder offen als die 
Domäne der Eitelkeit, des Prestiges, des Geltungswillens dem Ökonomischen als der 
Welt vernünftiger, sachlicher, bescheidener Arbeit entgegengesetzt wird.« Strauss 
(2001), S. 259. Genau betrachtet wird aber nicht »das Politische« entwertet, sondern 
die aristokratische (Standes-)Ehre. Die Furcht vor Tod, die Hobbes zum Selbsterhalt-
ungstrieb (conatus) umstilisiert, soll ein sicherer Boden gegen das gefährliche Streben 
nach Ehre und für die politische Stabilität sein. Nicht zufällig ist dieser selbsterhal-
tende ›Trieb‹ allem entgegengesetzt, worin ein Aristokrat seine Ehre ›setzt‹. Als anti-
aristokratische Selbsterhaltung triumphiert die ›Furcht vor Tod‹ denn auch über die 
›Furcht vor Schande‹. Vgl. Ebd., S. 24 (mit Anm. 20) u. 197. Zur antiaristokratischen 
Konzeption bei Hobbes: Ebd., S. 8ff., 28ff., 59, 74, 99, 117, 134, 140, 146, 151ff., 
187ff. u. 250. Mit untrügerischem Spürsinn deckt Strauss die ideengeschichtliche Kon-
tinuität dahinter auf: »Es ist also eine spezifisch moderne Gesinnung, die sich in der 
Entgegensetzung von Eitelkeit und Furcht (oder Bescheidenheit) ausspricht. Dieser 
Gegensatz stellt sich auf den ersten Blick dar als die säkularisierte Form des Gegensat-
zes von superbia und humilitas.« Ebd., S. 259f. 

 54 Zur Hypothese von Schamkulturen, die aus Furcht vor Scham die Menschen zur 
›Wahrung‹ der Ehre (durch Suizid) drängten: Benedict (1989), S. 134ff. Auf die griechi-
sche Antike ›appliziert‹: Lanni (2006), S. 28; Wißmann (1997), S. 17f.; Cohen (1995), S. 
61ff.; Dodds (1951). Die ›Schamkulturen‹ müssten eigentlich ›Schamfurchtkulturen‹ 
heißen, ein Begriff, gegen den sich Aristoteles schon aus topographischen Gründen 
gewehrt hätte (»Sollte also jemand Scham als ›Furcht‹ bezeichnen [...] Denn die Scham 
ist im denkenden Seelenteil, die Furcht aber im mutigen; und der Schmerz ist im 
begehrenden«. Topik 126 a6). Scham wird dabei regelmäßig als kollektiv, Schuld als 
individuell gedacht [vgl. Meyer (2011), S. 87], was der Reflexion durch Wörter wie »Be-
schämung« kaum standhalten kann. Abseits der Ideale und der Ethiken (Fn. 622) wird 
selten hinterfragt, ob die Griechen überhaupt eine Schamkultur der Definition nach 
sein konnten. Die persische Invasion Attikas (s.u. S. 335), die Gefangennahme von 
120 höchstehraffinen Spartanern in Messenien während des Peloponnesischen Krieges 
(vgl. S. 37) und die Melier (die auf eine spartanische Intervention warten und behaup-
ten, durch Unterlassung würden die Spartaner einen Gesichtsverlust erleiden und dann 
prompt mitansehen müssen, wie diese Intervention ausbleibt; vgl. Fn. 759) sind nur 
drei historiographische Beispielfälle, die illustrieren, wie gut sich Griechen, vor die 

 



 M E N S C H E N  O H N E  E H R E  23  

 
des Menschen durch die Interiorisierung der Gefühle schließen.55 Alle die-
se Ansätze sind eigenartig grobschlächtig, geschichtsphilosophisch und wi-

—————— 
Wahl zwischen Ehre und Leben gestellt, schämen konnten. Für die untersuchte 
griechische Zeit scheint mir eher zu gelten: Scham verpflichtet zu Rache, nicht zu 
Selbstmord. Die Ehre muss nicht um jeden Preis gewahrt und Schande schicksalshaft 
abgewehrt werden, sondern man wartet auf ein Fenster zur Rache, um mit seinen Be-
schämern abzurechnen (vgl. Fn. 1807). In aller Regel ziehen die griechischen Städte ein 
Leben in Schande dem Tod vor. Vgl. Fn. 460. Wenn schon, dann sind die Griechen 
eine Siegerkultur: »Die Ehre, der Achilles sowohl wie Odysseus nachfolgen, hat nichts 
mit ›Schande‹ zu tun (wie die Anthropologen meinen), sondern mit dem Verlangen an 
der Spitze zu stehen, der Beste zu sein und als solcher anerkannt zu werden. Ehren-
liebe [...] ist die Wurzel agonistischen Strebens im alten Griechenland und sogar auch 
heute bei uns.« Raubitschek (1980), S. 4. Vgl. dazu: Fn. 476ff. u. 817. 

 55 Zur Aufspaltung innerer und äußerer Wertschätzung durch den Protestantismus: Bow-
man (2006), S. 63ff. u. 80ff.; Appiah (2011), S. 203. Bei Montaigne klingt das so: »Jeder 
wahrhaft ehrbare Mensch aber entscheidet sich eher für den Verlust seiner Ehre als für 
den seines reinen Gewissens.« Montaigne: Essais II. 16 [Übers. Stilett]. Über einen 
Mann, dem die öffentliche Ehre (Fremdschätzung) unwichtig sei, schreibt er: »Ein sol-
cher Mann steht fünfhundert Klafter über allen Königreichen und Herzogtümern«. 
Essais I. 42 [Über die zwischen uns bestehende Ungleichheit]. Allgemein zu seiner 
Ehrenverachtung: Essais I. 42 [Schluss; König Pyrrhos]; III. 10. 
Diese Dialektik in der Ehrenforschung: Roth (1981), S. 193; Taylor (1996), S. 325, 328 
u. 337; Speitkamp (2010), S. 107ff. Da Montaigne antike Quellen und Grundlagen für 
seine Form von ›Ehrlichkeit‹ (honnêté) abschöpft, ist die Unterscheidung zwischen inne-
rer (Eigenschätzung) und äußerer Ehre (Fremdschätzung) mitnichten protestantisch, 
geschweige denn neuzeitlich. Vgl. Montaigne: Essais II. 16 [De la gloire]. Die ›Innerlich-
keit‹ ist kein neuzeitliches Phänomen, obschon davon viele auszugehen scheinen. Vgl. 
Burkhart (2006), S. 12ff.; Frevert (2013), S. 34ff.; Dülmen (2001). Schmitz verlegt den 
dahinterstehenden Prozess der Interiorisierung der Gefühle in die klassische Antike zurück: 
»Das wichtigste Ereignis in der Geschichte des menschlichen Selbstverständnisses ist 
die Introjektion, die sich in Europa im 5. und 4. vorchristlichen Jahrhundert durch-
setzt.« Schmitz (1981), S. 406. S. Aristoteles’ Degradierung der Ehre als äußeres Gut, 
u. S. 86. 
Gegen allzu großen Stolz auf die Interiorisierungsleistung ist der Verweis auf die 
»Verkerkerung« der Gefühle hilfreich: Böhme (1997), S. 539. Die paralytische Wirkung 
der Interiorisierung geht aus der unbedarften Gegenüberstellung von Heiner Hastedt 
hervor: »So lässt sich geradezu ein Spannungsbogen denken vom ›Odysseus‹ des Ho-
mer ins Jahr 1914 zum ›Ulysses‹ des James Joyce. Während Homers Odysseus Gefühle 
nur als äußerliche Schicksalsmächte kennt, die über ihn ohne sein Zutun hereinbre-
chen, stellt Joyce zu Beginn des 20. Jahrhunderts die Innerlichkeit in den Mittelpunkt. 
Die Innerlichkeit eines Menschen ist so reich und differenziert, dass er für deren Dar-
stellung an einem einzigen Tag 1.000 Seiten braucht«. Hastedt (2007), S. 56f. Auch 
wenn das fortschrittsuggerierende ›nur‹ den Wert des homerischen Epos herunter-
spielen soll – der Kampf um die ›Entdeckung‹ an sich ist phänomenologisch noch 

 



24 E H R E  U N D  R A C H E  

 

dersprüchlich. Jeder dieser Erklärungsversuche kann durch gegenteilige 
Befunde falsifiziert werden. Die Datierung eines Vexierpunkts von ehr-
affinen zu ehr-aversen Gesellschaften wird schlicht unmöglich. 56  Die 
chronologischen Unstimmigkeiten seien kurz am politikwissenschaftlichen 
Ansatz illustriert. Nach dieser Auffassung gehe der Bedeutungsverlust der 
—————— 

längst nicht entschieden: »Der Mensch findet sich in eros, eris, phobos oder deimos (deos, 
deima) vor oder wird von ihnen erfüllt, weil er selbst aus Elementen und mithin aus 
den mächtigen Strebungen des Streits oder der Liebe gemischt ist«. Böhme (2009), S. 
160. Die emotionale Verkerkerung erscheint nicht nur als Garant für literarischen 
Mehrwert, sondern auch als erfahrungsverarmend, wenn nicht gar erfahrungsver-
letzend. Vgl. Taylor (1996), S. 229; Böhme (2009), S. 157ff.; Böhme (1997), S. 529ff. 
Aus politiktheoretischer Perspektive – mit ihrem Primat auf der Handlungsermög-
lichung – kann ein 1.000-Seiten-Konvolut ebenfalls schwerlich beeindrucken: »In der 
philosophischen Tradition wird durchgehend die Aktivität als edler, vornehmer und 
wünschenswerter als die Passivität aufgefasst.« Newmark (2008), S. 20. Newmark ver-
passt es, die Handlungsblockaden eines passivierten Gefühlsbegriffes herauszuarbeiten. 
Die Präferenz für Aktivität gegenüber der Wertschätzung der Innerlichkeit verkörpert 
den Konflikt zwischen Bewegen und Bewegtwerden, zwischen Handeln und Erleiden. 
Zum Ideal des honnête homme: Frevert (2012), S. 32 (sie deutet Castiglione als 
Ursprung). Zunkel sieht in dem Menschentypus die »psychologischen und sozialen 
Spannungen abgeschwächt und aufgefangen«, die »die gewaltsame Einfügung der vom 
altadligen Ideal der Ungebundenheit, Unabhängigkeit und regellosen wie 
eigenmächtigen Lebensführung bestimmten Aristokratie in den Hof- und Staatsdienst 
des absolutistischen Staates mit sich brachte.« Zunkel (1975), S. 18f. Zu diesem 
Deutungsstrang: Roth (1981), S. 199, 246, 308 u. 315 (Anm. 49); Lepenies (1972), S. 
56ff. 62, 64 u. 71; Münkler (1987), S. 156. 

 56 Plausibel erscheint mir, den Zeitpunkt des Verschwindens der Ehre aus westlichen 
Gesellschaften in die Mitte des 20. Jahrhunderts zu verlegen – im Zweifelsfall nach 
Ende des Zweiten Weltkrieges. Da die NS-Propaganda weitgehend den tradierten 
Mustern folgt und auch kaum in entsprechender Weise auf den englischen Sprachraum 
gewirkt haben dürfte, ist auch an dieser Stelle trotz der naheliegenden Schluss-
folgerung eher mit Kontingenz als mit Interdependenz zu rechnen. Zu den NS-
Ehrvorstellungen: Fetscher (1991), S. 6; Speitkamp (2010), S. 187. Interessant wäre die 
Hypothese, dass der Völkermord nach dem Zweiten Weltkrieg keine »Schande« sein 
durfte und im Begriff einer ›Schuld‹ moralisch heruntergespielt werden sollte. Nach 
aristotelischer Definition wäre der Holocaust Schande: »Auch (schämt man sich), 
wenn man Werke und Dinge hat, die einen beschämen werden, entweder von einem 
selbst oder von den Vorfahren oder von irgendwelchen anderen, zu denen eine 
gewisse Nähe für einen besteht.« Aristoteles: Rhetorik 1385 a2 [es wird durchgehend 
aus d. Übers. v. Rapp zitiert]. Noch heute erscheint die Annahme plausibler, dass 
Amerikaner sich für den ungehegten Drohnenkrieg schämen, als dass sie sich 
›schuldig‹ fühlen. Aber auch in diesem Falle wäre eine ›Kontamination‹ des englischen 
Sprachraums unwahrscheinlich, weshalb man es eher mit einem Symptom als einer 
Ursache zu tun hat. 



 M E N S C H E N  O H N E  E H R E  25  

 
Ehre mit ›der‹ staatlichen Gewaltmonopolisierung einher.57 Da private Ge-
waltrechte bis in die Gegenwart juristisch nicht kategorisch ausgeschlossen 
sind,58 entpuppt sich der Begriff ›Gewaltmonopol‹ allerdings schnell als 
unterreflektiert und muss für die trennschärfere Differenzierung einem 
Gewaltvorrang des Staates weichen.59 Die Hypothese selbst wird aber durch 
—————— 
 57 »Mit zunehmender Verrechtlichung der Gesellschaft und der damit einhergehenden 

Tendenz zur Durchsetzung eines staatlichen Gewaltmonopols verlor die Ehre seit der 
Frühen Neuzeit ihre Funktion als ergänzendes und konkurrierendes Normensystem 
zum Recht. Sie wurde zumindest von der Obrigkeit zunehmend als anachronistische 
Last gesehen bzw. unter obrigkeitliche Verfügungsgewalt genommen.« Schuster 
(1998), S. 65f. Auch: Roodenburg (1998), S. 368; Disselkamp (2002), S. 23; 
Schünemann (1985), S. 4 (Anm. 21). Selbst Brunner steht ein Kampf gegen Selbsthilfe 
vor Augen. Vgl. Brunner (1984), S. 17. 

  Für die Antike: Latte (1920), S. 69; Fatheuer (1988), S. 20; Stein-Hölkeskamp (1989), S. 
34–40; Burkert (1994), S. 22; Hölkeskamp (1999), S. 223f.; Hansen (2002), S. 41; Barta 
(2011a), S. 123–125, 479, 488 [ohne Rache werde »Staatlichkeit möglich.«] u. 489 
[»Erst das Bannen der Rachegeister, ermöglicht eine entwickelte Staatlichkeit (der 
Polis), denn Rechtssicherheit – und alles, was darauf aufbaut, kann unter einem Rache-
regime nicht gedeihen.«]. Vgl. Fn. 1108, 1440, 1443 u. 1649. Zu antiken Flächen-
staaten: Gschnitzer (1969), S. 275ff.; Gschnitzer (2003), S. 190ff.; Schuller (2008), S. 
41; Fn. 1057. Die Hypothese geht im Übrigen zumeist mit einer denkwürdigen 
Glorifizierung der antiken Tyrannis einher: Ferla (1996), S. 53f. u. 295; Ruschenbusch 
(2005), S. 213; Gehrke (1985), S. 359. Zu Zweifeln an der Rolle der griechischen 
Tyrannis als Katalysator zentralisierter Institutionen und Gewalten und zur angeb-
lichen Unvereinbarkeit von Adel und polis: Barta (2011a), S. 51. Rechtsgeschichtlich 
gibt es so manchen Befund, der nicht »ins Bild einer erst im Laufe der (Rechts-) Ge-
schichte absterbenden Selbsthilfebefugnis« passen mag. Vgl. Schünemann (1985), S. 2. 
Mit dankenswerter Klarheit legt er die Zuordnung von Selbsthilfe als »das Natürliche« 
und dem Recht als künstlich ad acta. Vgl. Ebd., S. 5 (Anm. 29). Weitere Kritikpunkte 
in: Dinges (1994), S. 426; Schreiner/Schwerhoff (1995), S. 23 u. 25; Schuster (1998), S. 
63f.; Deutsch (2008), Sp. 1228ff.; Turner/Schlee (2008), S. 20 u. 34. 

 58 Vgl. Fn. 1490 [mit Text]. Auch das innerfamiliäre Überwintern der ›Eigenmacht‹ in den 
Beziehungen und die Abwesenheit des Strafrechts dort enthält »an unmistakable social 
judgment – a judgment that a man may [...] inflict violence that would be punished if it 
were directed toward anyone else.« Jacoby (1983), S. 226. 

 59 »Darf der staatliche Rechtsschutz mit innerem Grund hier wie dort die Selbsthilfe also 
nur dann zurückdrängen, wenn er deren Platz auch tatsächlich auszufüllen vermag, so 
beginnt ein legitimes Betätigungsfeld des privaten Rechtsschutzes auch im modernen 
Gemeinwesen jedenfalls dort, wo die staatliche Rechtsschutzorganisation an die 
zeitlichen Grenzen ihrer Wirksamkeit stößt. Der Respekt vor dieser Forderung liegt 
dabei durchaus im Interesse der Rechts- bzw. Friedensordnung selber. Denn das 
Friedensgebot behält nur so lange auch soziale Geltung, wie die Rechtsgenossen von 
der praktischen Wirksamkeit der staatlichen Rechtsschutzaktivitäten überzeugt werden 
können. Sofern man hier keinen Traum von staatlicher Omnipotenz träumen will, 

 


	Leere Seite

