




»Die unfassbare Tat«



Jörn Ahrens ist Professor für Kultursoziologie an der Universität Gießen. Seine 
Arbeitsschwerpunkte sind Fragen der Gewalt und der Subjektivität, populäre 
Medien und Kulturen sowie Gesellschafts- und Kulturanalyse der Moderne.



Jörn Ahrens

»Die unfassbare Tat«
Gesellschaft und Amok

Campus Verlag
Frankfurt/New York



ISBN 978-3-593-50726-2  Print
ISBN 978-3-593-42868-0  E-Book (PDF)
ISBN 978-3-593-42864-2  E-Book (EPUB)

Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung ist ohne 
Zustimmung des Verlags unzulässig. Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen, Übersetzungen, 
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.
Copyright © 2017 Campus Verlag GmbH, Frankfurt am Main
Umschlaggestaltung: Guido Klütsch, Köln
Satz: Publikations Atelier, Dreieich
Gesetzt aus der Garamond und der TheSans
Druck und Bindung: Beltz Bad Langensalza GmbH
Printed in Germany

www.campus.de



Inhalt

  1.	Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	  7

  2.	Amok: Begriffsgeschichte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	  29

  3.	Methode  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	  49

  Exkurs: Mediengesellschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	  65

  4.	Zur Vergesellschaftung von Gewalt  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	  73

  Exkurs: Extreme Gewalt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	  97

  5.	Der Amoklauf als eine Form extremer Gewalt . . . . . . . . . . . . . .              	  107

  Exkurs: Gesellschaft und Angst  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	  131

  6.	Gesellschaftliche Normalität, Narration, Amoklauf . . . . . . . . . .          	  141

  7.	Fallanalysen: Gesellschaftlicher Umgang mit Amokläufen . . . . .     	  169

  8.	Gesellschaft und Amoklauf  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	  289

  9.	Fazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	  309

Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	  317





1.	 Einleitung

Der Amoklauf ist Ausdruck eines Kontrollverlusts. Wo und wann immer 
ein Amoklauf möglich wird, zeigt sich, dass eine Gesellschaft nicht in der 
Lage ist, ihre Individuen hinreichend an normative Konventionen und be-
stehende Ordnungsmuster zu binden. Aus der Sicht von Vergesellschaftung 
heißt das, es liegt ein Mangel an Kontrolle der Individuen vor. Gleichzeitig 
verweist der Amoklauf auf ein enormes Defizit an Selbstkontrolle beim Tä-
ter, der sich offensichtlich von den üblichen Regeln zivilisatorischen Ver-
haltens verabschiedet hat, die vor allem die affektive und normative Selbst-
kontrolle betreffen. Auf die Problematik eines »doppelten Kontrollverlusts« 
hat Wilhelm Heitmeyer bereits 2009 in einem Interview nach dem Amok-
lauf von Winnenden hingewiesen: »Der Kontrollverlust bei den Tätern be-
steht im Anerkennungszerfall und damit im Verlust der Kontrolle über das 
eigene Leben. Auf der gesellschaftlichen Seite gibt es einen Kontrollverlust, 
weil zwar vielfältige Hintergrundkonstellationen bekannt sind, es aber keine 
Kenntnisse über die situativen Auslöser gibt, sodass die Verhinderung kaum 
gelingt« (Heitmeyer 2009b). Heitmeyer platziert den Modus des Kontroll-
verlusts zwischen einer Desintegration des Selbst, einem Scheitern der Sub-
jektwerdung in seinem gesellschaftlichen Umfeld und einer fehlenden Kom-
petenz der Gesellschaft, beängstigende Gewalttaten nach dem Muster von 
Amokläufen erfolgreich einzuhegen. Deutlich wird damit, und das formu-
liert die Ausgangsdiagnose dieses Buches, dass Gewalt im Stil von Amok-
läufen viel weniger ein individuelles, also auch personenzentriert zu unter-
suchendes Problem ist, sondern ein gesellschaftliches.

Dieses Buch interessiert sich vor allem für die Frage, wie Gesellschaften 
auf Taten reagieren, in denen ein Höchstmaß an Gewalt angewandt wird, die 
sichtbar im öffentlichen Raum verübt werden und das gesellschaftlich ak-
zeptierte Normalitätssoll von Regelverletzungen weit überschreiten. Diesen 
Zusammenhang untersuche ich am Beispiel sogenannter Amokläufe. Diese 
Taten werden zwar als exzeptionelle Handlungen beschrieben, die das den 



8	 »Die unfassbare Tat«

lebensweltlichen Alltag garantierende Normalitätssoll aufsprengen, doch 
werden sie keineswegs zwingend gesellschaftlich so wahrgenommen. Das lei-
tende Interesse der folgenden Studie richtet sich daher nicht primär auf das 
Phänomen der Amokläufe selbst, also auf ihre Charakteristik als spezifische 
Gewalttaten oder auf die ohnehin in aller Regel nur schwerlich rekonstru-
ierbaren Charakterprofile und Motive der Täter. Vielmehr nimmt sie die 
Rezeption solcher Taten in den Blick, fragt, wie diese verläuft und welche 
gesellschaftlichen Strategien im Umgang damit entwickelt werden. Denn in 
der Tat ist es ja so, dass, wie Heitmeyer betont, »die Einordnung solcher 
Massaker durch Öffentlichkeit und Politik immer wieder typischen rituel-
len Erklärungsmustern [folgt], sodass die Kontrollverluste überdeckt wer-
den« (2009b). Die Frage ist deshalb, welcher produktive Nutzen für laufende 
Vergesellschaftungspraktiken sich aus solchen Ritualisierungen ableiten lässt 
und weshalb die Verdeckung des doch recht offensichtlichen Kontrollverlusts 
für die Gesellschaft bedeutsam ist. Heitmeyers Beobachtung, es gehe dabei 
um eine Stilisierung der infrage stehenden Verbrechen zum »quasi überna-
türlichen Ereignis« oder aber um dessen Pathologisierung, teilt diese Studie 
und beabsichtigt, am Beispiel des Amoklaufs diesen Vorgang nachzuzeich-
nen (Kapitel 7). Genauso ist Heitmeyer in der These beizupflichten, Ziel des 
öffentlich geführten Diskurses zum Amok sei es, »gesellschaftlich entlasten-
de Deutungen« zu produzieren, um »schnell wieder ›Normalität‹ herzustel-
len: Gegen eine ›Heimsuchung‹ kann man nichts tun, weil sie schicksalhaft 
ist. Und pathologische Täter können von einer ansonsten angeblich intakten 
Gesellschaft isoliert werden« (2009b). Dieses Verfahren der Normalisierung 
wird im Folgenden im Mittelpunkt stehen und leitet das Interesse dieser 
Studie. Im Kern befasst sie sich mit dem gesellschaftlichen Bemühen um die 
Rückholung der Normalität in einer Situation, die sich jenseits alle Parame-
ter einer gesellschaftlichen Normalität katapultiert sieht.

Der Amoklauf setzt zwei Dinge voraus: Erstens braucht es die Gelegen-
heit zur Gewalttat. Eine Aktion wie der Amoklauf muss möglich sein kön-
nen. Dazu bedarf es einer sozialen Situation und eines  – nicht intim co-
dierten – Ortes, an dem die brutale Ausübung von Gewalt eines einzelnen 
Menschen gegen andere Menschen erstens ohne größere Probleme umsetz-
bar ist und zweitens auch nach außen sichtbar wird. Um seinen Verlust in 
Sachen Selbstkontrolle umfassend ausleben zu können, braucht der Täter 
also vor allem eins, nämlich ein für ihn sicheres Tatumfeld – eines, das nicht 
sonderlich gesichert ist und das für sein Vorhaben erfolgversprechend wirkt. 
Auf den Aspekt der mangelnden Selbstkontrolle am Amoklauf verweist auch 



	 Einleitung� 9

Andreas Prokop und hebt die verblüffende Diskrepanz zu den ansonsten 
»gut vorbereiteten extremen, amokartigen Gewalttaten unserer Zeit« hervor 
(2016: 93). Vorzugsweise finden Amokläufe an ungesicherten Orten statt: 
Schulen, Kindergärten, öffentliche Plätze und Straßen, Kinos, Einkaufszen-
tren. Orte, an denen die Menschen, die sich dort tummeln, normalerweise 
eine ganze Menge erwarten, aber ganz sicher nicht, Opfer einer ungehemm-
ten Gewaltattacke zu werden. Zweitens bedarf es der Bereitschaft zur Ge-
walttat. Wie jede Handlung ist auch der Amoklauf immer Ergebnis einer 
Entscheidung. Jemand entscheidet sich dazu, an einem bestimmten Ort mit 
bestimmten Mitteln eine unbestimmte Anzahl an Menschen anzugreifen 
und, wenn möglich, sogar zu töten. Der Amoklauf braucht eine entspre-
chende Infrastruktur und Logistik, er muss vorbereitet sein – ob sich das nun 
über einen langen oder über einen kurzen Zeitraum erstreckt, ist zunächst 
unerheblich. Immerhin ist das Klischee vom, auch für den Täter selbst erup-
tiven Tatausbruch, nach wie vor so verbreitet, dass Jens Hoffmann und seine 
Koautoren noch 2009 von einem »planenden Gewaltmodus« sprechen und 
meinen, insbesondere der Umstand, dass die »meisten Täter während der 
Tatdurchführung ruhig und konzentriert wirkten«, widerspreche dem »frag-
würdigen Stereotyp des Amoklaufes als Spontantat« (2009: 198). Auf die 
individuelle Bedeutung gerade des Planungsaspekts weisen Jack Levin und 
Eric Madfis hin, die meinen, da es sich beim Amoklauf um einen letzten Akt 
der Selbstbehauptung seitens der Täter handele, sei es auch in deren Interes-
se, die Tat gut geplant und ausführbar anzugehen (2009: 1237). Erheblich 
ist deshalb vielmehr, dass, um Vorbereitungen für die erfolgreiche Durch-
führung eines Amoklaufs treffen und die Tat anschließend auch konsequent 
umsetzen zu können, jemand den Entschluss fassen muss, so ziemlich al-
les an ethisch-moralischen Minimalstandards aufzugeben, was nicht nur in 
Ausnahmefällen, sondern insbesondere in jeder möglichen Alltagssituation 
zur normalen Ausstattung an mitmenschlichem Verhalten gehört. Wer einen 
Amoklauf begeht, muss sich, wie übrigens jeder Massenmörder (aber des-
halb ist das Ganze nicht weniger spektakulär), entscheiden, ein Mörder an 
weitgehend fremden Menschen zu werden. So gesehen folgt jeder sogenann-
te Amoklauf einer Intention, mag diese für den Rest der Gesellschaft auch 
noch so wenig nachvollziehbar bleiben.

Zunächst wenig verwunderlich, richtet sich deshalb sowohl das öffent-
liche (inklusive des politischen) als auch das wissenschaftliche Interesse an 
Amokläufen vor allem auf diese beiden Aspekte. Dabei steht die Frage im 
Vordergrund, woher die Tötungsbereitschaft der Täter kommt, die in aller 



10	 »Die unfassbare Tat«

Regel bis zur Tatausführung als ganz unbescholtene junge Männer galten. 
Die große Frage, die Wissenschaft und Öffentlichkeit gleichermaßen be-
wegt, ist also die, wie jemand zum Massenmörder wird, obwohl eigentlich 
alle Voraussetzungen dafür vorliegen, dass genau dies nicht passiert. Eng da-
mit verbunden ist die Frage danach, wie soziale Orte aussehen müssen, da-
mit solche Gewalttaten nicht wieder vorkommen. Müssen Schulen gesichert 
werden? Müssen Menschen kontrolliert werden? Beide Fragerichtungen zie-
len letztlich auf Praktiken der Prävention. Im Vordergrund steht die Frage 
danach, wie sich massive Gewalttaten, wie sie Amokläufe darstellen, künf-
tig vermeiden lassen. Zwar gehen die Ansichten darüber auseinander, ob 
sich solche Taten überhaupt vermeiden lassen oder ob sie nicht vielmehr 
zum immanenten Bedrohungspotenzial unserer Gesellschaft gehören, mit 
deren Ausbruch immer wieder (wenngleich stets als Ausnahme von der meist 
friedlichen Regel) gerechnet werden muss. Das Interesse aber an der (weit-
gehenden) Vermeidung weiterer Amoktaten ist ebenso nachvollziehbar wie 
legitim. Menschen brauchen ein verlässliches Maß an Sicherheit, um über-
haupt ihren alltäglichen, lebensweltlichen Verrichtungen nachgehen zu kön-
nen. Stünden sie ständig unter dem Eindruck, in der nächsten Sekunde von 
einem Amokläufer erschossen werden zu können, würde jede soziale Aktivi-
tät erlahmen; die Gesellschaft wäre paralysiert. 

Auf Amokläufe abzielende Präventionsmaßnahmen richten sich daher 
nicht nur auf den für eine unabsehbare Zukunft erwarteten eventuellen 
Ernstfall, der außerdem durch diese Präventionsmaßnahmen gerade vermie-
den werden soll. Sie richten sich vielmehr in besonderer Weise, oder sogar in 
erster Linie, auf das Hier und Jetzt, indem sie gesellschaftliche Aktivität ver-
mitteln. Die zuständigen Institutionen und Organe zeigen, dass sie ihre Ver-
antwortung gegenüber den potenziell gefährdeten Individuen wahrnehmen 
und stellen so Sicherheit in der Gesellschaft her. Dieser Gedanke der Prä-
vention, worauf schon vergleichsweise früh der Kulturwissenschaftler Joseph 
Vogl hingewiesen hat, hat in sich etwas Paradoxes, da er unmittelbar auf die 
besonders beunruhigenden Aspekte am Amoklauf reagiert: dessen scheinba-
re »Plötzlichkeit, Unerklärbarkeit und Unmotiviertheit« (2000: 85). Inso-
fern gehe es bei Präventionsbemühungen gegenüber dem Amoklauf faktisch 
nicht um »soziale, psychologische oder physiologische Ursachen«, sondern 
dieses Bemühen beziehe sich auf »die bloße Ereignishaftigkeit, die bloße Zu-
fälligkeit des Geschehens selbst, man könnte auch sagen: auf das, was in un-
serem Sprachgebrauch den Charakter des Unfalls ausmacht« (ebd.). Diese 
unspezifische Herangehensweise von Prävention an den Amoklauf, die sich 



	 Einleitung� 11

gleichwohl sehr handfest gibt, lässt sich in der Tat in aktuellen Ansätzen zur 
Prävention möglicher Amokläufe finden. So schlägt die Kriminologin Brit-
ta Bannenberg vor, sich bereits auf die »stillen, zurückgezogenen Kinder« 
(2010: 176) zu konzentrieren, um »mögliche Störungen und Auffälligkeiten 
von einzelnen stillen Schülern im Vorfeld zu erkennen und damit Entwick-
lungsverläufe frühzeitig positiv beeinflussen zu können« (ebd: 177f.). Spezi-
fischer gehen die Psychologen Herbert Scheithauer und Rebecca Bondü in 
ihren Vorschlägen vor, räumen aber auch ein: »Die Erstellung von Täterpro-
filen [ist] nicht zuverlässig« (2011: 94); »die Gefahr der fälschlichen Einschät-
zung einer Person als gefährlich ist hoch« (ebd: 89).

Das wirft ein Schlaglicht auf das Verhältnis moderner Gesellschaften zur 
Kategorie des Risikos, ist diese doch mindestens seit Ulrich Becks Diagnose 
zu einer der Leitkategorien der Moderne avanciert. Moderne Gesellschaften 
gibt es demnach überhaupt nur im Bewusstsein des Risikos als einer Riskanz 
des eigenen und des kollektiven Handelns. So spricht Beck von einer »zivi-
lisatorischen Risikoaskriptivität« (1986: 54), die für die Moderne grundle-
gend und unvermeidlich sei. Diese Risikobasiertheit der Moderne resultiert 
aus ihrer Ausrichtung auf die Zukunft, die wiederum nicht absehbar und 
nicht planbar ist, weshalb die »Beseitigung des Risikos« zum neuen gesell-
schaftlichen Imperativ aufsteige (ebd.: 63). Das Bewusstsein des Risikos er-
schließt Zukunft deshalb über Berechnungen von Möglichkeiten und Wahr-
scheinlichkeiten, die flankiert werden durch einen permanenten Zustand der 
Unsicherheit dieser Gesellschaften. Letztlich erschließt sich die Agenda der 
Risikovermeidung als Imperativ der risikogesättigten Moderne. Sicherheit 
als selbstevidente longue durée der Gesellschaft ist so gesehen nicht mehr ein-
lösbar. Ein Amoklauf scheint daher zwar stets möglich, aber so gut wie gar 
nicht wahrscheinlich; als Phänomen bleibt er eine Variable, die lange als ver-
nachlässigbar und als problemlos integrierbar in die Gesamtstruktur moder-
ner Gesellschaften galt. In seiner frühen Studie zum Thema unterstreicht 
Lothar Adler, »wie selten Amok tatsächlich ist« (2000: 92). Hier erscheinen 
Risiken als zwar vorhanden, aber letztlich als sozial kontrollierbare und eben 
auch berechenbare Sachverhalte. Diese Wahrnehmung hat sich jedoch in 
den letzten 20 Jahren geändert, was für die westlichen Gesellschaften nicht 
zuletzt auf das vermehrte Aufkommen sogenannter Amokläufe oder School 
Shootings zurückzuführen ist, die seit dem fanalartigen Massaker an der Co-
lumbine High School in Littleton, Colorado, im April 1999 einen extremen 
Zuwachs an Aufmerksamkeit und gesellschaftlicher Sensibilisierung erhal-
ten. Ralph Larkin spricht im Hinblick auf dieses Massaker gar von einer 



12	 »Die unfassbare Tat«

»kulturellen Wasserscheide« (2009: 1311). Denn wenngleich die westlichen 
Gesellschaften nach wie vor faktisch immer sicherer werden, gibt es doch 
eine kontinuierlich ansteigende Wahrnehmung einer Bedrohungslatenz, die 
unter anderem auf einen immensen Zugewinn an Information, nicht zuletzt 
in der digitalisierten Mediengesellschaft, zurückgeht. Risiko als Leitkatego-
rie der Moderne wendet sich insofern von einem abenteuerlich gehaltenen 
Versprechen auf viele Möglichkeiten hin zu einer Primärwahrnehmung der 
Gefährdung vertrauter Lebenswelten.

Der Amoklauf steht genau für diesen Schwenk einer Umbesetzung des 
Risikos in ein Modell der Bedrohung. Hier gilt, und sogar schon deutlich 
früher, was Beck für den Terrorismus diagnostiziert: »Und weil Medium und 
Ziel der Inszenierung die Erwartung ist, verwischt die Grenze zwischen be-
rechtigter Sorge und Hysterie« (2007: 132). In diesem Sinne folgert Vogl: 
»Als Risiko, als Wahrscheinlichkeit und Eventualität ist das Übel permanent 
gegenwärtig und doch bloß potenziell, ist es geradezu unanschaulich, abs-
trakt und unsichtbar und doch immer gleich nah. Und wenn es eintrifft, 
wissen wir als Betroffene wie als Zuschauer: Es ist nichts als Zufälligkeit, 
aber es musste geschehen« (2000: 86). Ähnlich ordnet Hajo Eickhoff den 
Zustand grassierender gesellschaftlicher Unsicherheit in ein Szenario »großer 
Veränderung« ein, sei doch noch nie »so viel gesichert und abgesichert« wor-
den, wie in der »Sicherheitskultur« der Gegenwart. Unsicherheit sei daher 
vor allem ein Verweis auf einen »wahrgenommene[n] Mangel an Sicherheit« 
(2015: 13). Vogl pointiert, der Amokläufer erscheine in diesem Zusammen-
hang als »Sinngeber und Apokalyptiker des Risikos« (2000: 87). Die Risi-
kogesellschaft, prophezeite bereits Beck, markiere eine Epoche, »in der die 
Solidarität aus Angst entsteht und zu einer politischen Kraft wird« (1986: 
66). Auf diese Angst reagiert das Ansinnen der Prävention, das nicht bloß 
konkrete Amokläufe zu verhindern beabsichtigt, sondern insbesondere Ver-
trauen in die Sicherheit gesellschaftlicher Strukturen und Wirklichkeit wie-
derherstellen will. Wenngleich nun diese über Verfahren der Prävention ge-
bildete Sicherheit weder messbar noch zu garantieren ist, so ist sie doch ganz 
wesentlich das Ergebnis eines allgemeinen Affekts, der es den Einzelnen er-
möglicht, Vertrauen in die gesellschaftliche Gegenwart zu fassen. An dieser 
Bearbeitung sind seitens der Humanwissenschaften verschiedenste Diszip-
linen beteiligt. Allen voran engagieren sich die Psychologie und die Krimi-
nologie im Rahmen von Präventionsbemühungen, aber auch die Soziologie 
setzt in ihren Untersuchungen zum Amoklauf vor allem hier an (Collins 
2013; Leuschner 2013). Seit das Phänomen der sogenannten Amokläufe Eu-



	 Einleitung� 13

ropa und insbesondere Deutschland erreicht hat, wird in diese Richtung ge-
forscht. Während bis etwa zur Bluttat von Erfurt 2002, dem ersten großen 
Amoklauf in Deutschland, kaum Untersuchungen zum Thema oder des-
sen Subkategorie, dem School Shooting, vorlagen, ist diese Lücke unterdessen 
geschlossen. 

Taten vom Ausmaß eines Amoklaufs sind nicht einfach exzeptionel-
le, spektakuläre Gewaltakte, die das gewohnte, oder besser: das normaler-
weise akzeptierte Maß an Gewalt im alltäglichen Umfeld der Menschen, 
bei weitem übersteigen. Vielmehr bringen sie den gesamten Haushalt an 
sozialer, normativer und affektiver Normalität ins Wanken, von dem ein 
lebensweltlicher Alltag üblicherweise ausgeht, auf den dieser sich bezieht 
und auf dessen Regelhaftigkeit er sich verlässt – die Kernressource von Ge-
sellschaft heißt Vertrauen (Reemtsma 2009: 34–37). Individuen in Gesell-
schaft befolgen Regeln und Konventionen; sie unterwerfen sich bestimm-
ten Einschränkungen ihrer Freiheit, die aber im Umkehrschluss genau das 
herstellen, was sich als gesellschaftliche Ordnung bezeichnen lässt. Diese 
»Ordnung der Dinge« (Foucault 1974) ermöglicht gesellschaftliches Han-
deln, weil sie zugleich Routinen und Ritualisierungen initiiert und die 
Menschen damit auch davon entlastet, in jeder Situation Handlungsfol-
gen und die Interaktionen zwischen Menschen neu zu erfinden. Natürlich 
sind solche Muster der gesellschaftlichen Ordnung nie absolut verbindlich. 
Das können sie auch gar nicht sein, wenn zugleich die Möglichkeit indi-
viduellen Handelns erhalten bleiben soll. Die Ordnung der Gesellschaft 
lässt zwingend stets hinreichend Spielraum für eine Realisierung des nicht 
Erlaubten, das dem individuellen Eigensinn anheimgestellt ist. Letztlich 
bewegt sich Gesellschaft immer in einer Art Zwischenraum zwischen er-
wartbaren und verlässlichen Regelfolgen und deren Übertretung, Nicht-
beachtung und gezielter Verletzung.

Dass Gesellschaften der Regelverletzungen bedürfen, beschäftigt die So-
ziologie, seit sie sich als Fach etabliert hat. Abweichendem Verhalten, Devi-
anz oder auch Kriminalität ist gemeinsam, dass sie sich über die Verletzung 
oder die Überschreitung gesellschaftlicher Regeln und Ordnungsmuster de-
finieren. Das kann freilich auf ganz unterschiedliche Handlungen zutreffen, 
die beim Klamauk anfangen und über Pöbeleien oder belästigendes Ver-
halten bis hin zu eindeutigem Gewaltverhalten reichen. Allerdings bleibt 
der gesellschaftlich als normal wahrgenommene Radius solcher Regelver-
letzungen begrenzt. Denn wenn jede Abweichung jederzeit möglich wäre, 
wäre die etablierte gesellschaftliche Ordnung sinnlos und bloße Rhetorik. 



14	 »Die unfassbare Tat«

Auf der Ebene individueller Erwartungshaltungen, die sich daran orien-
tieren, was sich im gesellschaftlichen Alltag jeweils als Normalität etabliert 
hat, werden mögliche Abweichungen von einer solchen Skala der Norma-
lität gerahmt und einer normativen Begrenzung unterworfen: »Das Wort 
›normal‹ changiert« (Reemtsma 2009: 17) und es folgt einem zeitlich und 
gesellschaftlich definierten »Maßstab« (ebd.). In Anlehnung an Michel Fou-
cault hat Jürgen Link diese kulturellen Chiffren folgende Konstruktion von 
gesellschaftlicher Normalität den »Normalismus« genannt. Speziell in den 
»hochdynamischen Bereichen der Moderne« seien solche »Diskurskomple-
xe« und Dispositive etabliert worden (1999: 77), die über eine Definition 
von Normalität den Eindruck von Stetigkeit und Unveränderlichkeit in-
mitten einer Dynamik permanenter Veränderung wecken sollen. Histori-
sche Veränderungen passen sich dann solchen Dispositiven der Normalität 
an; Normalisierung, meint Link, bedeute auch, und nicht zuletzt, »Normal-
Machung« (2013: 10) und kippt auf diese Art schnell um in eine normati-
ve Passung des Normalen. Wo Vergesellschaftung praktiziert wird, ist des-
halb soziale Normalität von sozialer Normativität nicht zu trennen: »Soziale 
Normen können nicht gelten, ohne dass allgemein verbindliche Typisierun-
gen von Handlungen und Situationen als geltend anerkannt und durchge-
setzt werden […]« (Popitz 2006: 65). Das bedeutet nicht, dass keine extre-
meren oder unüblichen Abweichungen von jener Schwelle möglich wären, 
die den Grenzbereich eines noch als normal vorstellbar anerkannten Han-
delns bezeichnet und die ich das »Normalitätssoll« von Gesellschaft nennen 
möchte (Kapitel 8). Im Gegenteil, solche Abweichungen sind grundsätz-
lich jederzeit möglich; sie geschehen immer wieder, werden aber als Ab-
weichungen auch sanktioniert. »Von der Geltung einer Norm wollen wir 
erst dann sprechen, wenn ein Abweichen von solchen erwarteten Regel-
mäßigkeiten Sanktionen gegen den Abweicher auslöst, etwa demonstrative 
Missbilligung, Repressalien, Diskriminierung, Strafen« (Popitz 2006: 69). 
Das Normalmaß der Gesellschaft ist also keineswegs, selbst wenn es ge-
waltvermeidend vorgeht, eine friedfertige Veranstaltung. Im Gegenteil, in 
Krisensituationen und gegenüber Regelverstößen positioniert sich das Nor-
malitätssoll als Sanktionsmacht. Speziell in der Krise, meint Link, sei der 
Normalitätsbegriff unverzichtbar; es sei die Krise, »die allererst Normalität 
beschafft« (Link 2013: 12). Das Erstaunliche an der Verfasstheit von Gesell-
schaften ist lediglich, dass es ihnen ganz überwiegend tatsächlich gelingt, 
solche extremen Varianten der Abweichung zu vermeiden oder zu unterdrü-
cken. Diese normative Kompetenz von Gesellschaften, »dass Menschen ihr 



	 Einleitung� 15

Verhalten sozial binden, sozial verbindlich machen« (Popitz 2006: 61), zählt, 
wie Heinrich Popitz einmal formuliert hat, zu deren erstaunlichsten Leis-
tungen. Eben darum reagiert eine Gesellschaft – in Gestalt ihrer Individuen 
und Institutionen – jedes Mal einerseits mit einem Schock, wenn in ihren 
Alltag Extremabweichungen vom Normalitätssoll einbrechen, andererseits 
setzen Bearbeitungsstrategien ein.

Eine solche Extremabweichung stört nicht einfach das Normalitäts-
empfinden in einer Gesellschaft erheblich, sondern bricht es radikal auf. 
Genau deshalb scheint es mir interessant, sich mit den im Anschluss an 
eine solche Extremabweichung einsetzenden gesellschaftlichen Bearbeitun-
gen solcher Vorfälle sozialwissenschaftlich auseinanderzusetzen. Amokläu-
fe sind keineswegs die einzig mögliche Gestalt von Extremabweichungen, 
die außerdem nicht zwingend gewaltsam und traumatisch ausfallen müs-
sen. Denkbar wäre genauso, dass sie karnevaleske oder orgiastische Gestalt 
annehmen. Amokläufe eignen sich aber insbesondere, um einen Blick auf 
diese Zusammenhänge zu werfen. Denn sie bilden nicht nur als Taten spek-
takuläre Ausnahmen vom normalen Verhalten der Einzelnen, sondern auch 
vom normalen Repertoire an Devianz. Sie erhalten einen breit gefächerten 
Aufmerksamkeitsradius und fokussieren für einen mehr oder weniger ge-
dehnten Moment die Aufmerksamkeitsspanne einer ganzen Gesellschaft. 
Spektakulär ist auch die Wirkung dieser Gewaltakte in der Gesellschaft, die 
Fassungslosigkeit, Trauer und Schock auslösen. Kurz: Sie brechen mit fast 
allen Konventionen, die, auch negativ, in der Alltagslebenswelt allgemein 
für möglich gehalten werden. In der Extremabweichung des Amok wird 
daher die »Normalitätsgrenze« (Link 1999: 23) durchbrochen, die gemein-
hin als Schallmauer einer sozial geteilten Wirklichkeit fungiert. Insofern 
geben Amokläufe ganz bestimmt ein geradezu paradigmatisches Beispiel 
für Extremabweichungen ab. Ihre starke Präsenz und Repräsentation in der 
Gesellschaft, die gesellschaftliche Polarisierung, die sie in den Diagnosen 
und Präventionsoptionen auslösen, machen sie zu aufschlussreichen Fällen, 
wenn es um den gesellschaftlichen Umgang mit dem Einbruch von extre-
mer Devianz in Form eines radikal gewaltsamen Handelns geht. Amokläufe 
sind sowohl Akte extremer Gewaltausübung als auch extreme Abweichun-
gen von der üblicherweise gewohnten gesellschaftlichen Normalität. Diese 
in vielfältigen sozialen Praktiken und Kulturtechniken eingeübte Normali-
tät konstituiert nichts anderes als das, was soziale Realität ist, also derjenige 
soziale Zusammenhang, der jeweils allgemein als Realität in und von Ge-
sellschaft geteilt wird. 



16	 »Die unfassbare Tat«

Sofern Amokläufe als extreme Gewalttaten – und damit als Extremform 
der sozialen Regelverletzung – tatsächlich einen Bruch des für die fortlau-
fende Praxis von Vergesellschaftung stets notwendigen Kontinuums an le-
bensweltlicher Normalität darstellen, bezeichnen sie letztlich nicht einfach 
eine Störung der für die Verbindlichkeit gesellschaftlicher Routinen und für 
das Vertrauen der Individuen in die Sicherheit der Lebenswelt erforderli-
chen Stabilität und Kontinuität sozialer Institutionen. Vielmehr stellt eine 
Tat wie ein Amoklauf die erfolgreiche Verwirklichung von Vergesellschaf-
tung grundsätzlich infrage. Götz Eisenberg meint dazu, die Erschütterung 
der Öffentlichkeit sei hier so groß, weil der Amoklauf das über das staatliche 
Gewaltmonopol gewährleistete »Sicherheitsversprechen« tendenziell wider-
lege; zumal jede Prävention ins Leere gehe, da die Täter ja gemeinhin aus 
den Durchschnittszonen der Gesellschaft stammten und nicht von deren 
Rändern (2010: 68f.). Die soziale Störung, die von solchen Ereignissen ei-
ner extremen, das gesellschaftliche Normalitätssoll radikal überschreitenden 
Gewalt ausgeht, ist nicht situativ definiert, sondern negiert zunächst ein-
mal ganz basal die Möglichkeit von Vergesellschaftung. Indem nämlich diese 
Taten die Verbindlichkeit des sozialen Bandes durchtrennen, stehen all die 
Selbstverständlichkeiten zur Disposition, auf die soziale Individuen in ihren 
Alltagspraktiken vertrauen und von denen aus sie Habituskonzepte, Hand-
lungsweisen und Identitäten entwerfen. Für Link bezeichnet das den Fall 
der sozialen Katastrophe, mit der inmitten des »normalistischen homogenen 
und quantitativen Feldes die irreduktible Qualität, das Heterogene und das 
Andere« auftrete (1999: 169). 

Schließlich basiert die Möglichkeit von Gesellschaft auf einem von den 
Individuen eingegangenen, im Alltag aber unausgesprochenen Einverständ-
nis mit den strukturellen und normativen Rahmenbedingungen von Gesell-
schaft, das sich dadurch auszeichnet, dass es nicht eigens in jeder Situation 
neu kommuniziert werden muss – bestätigt werden immer und notwendig 
die »Felder des Normativen […] und des Normalen« (Link 2013: 33). Viel-
mehr liegt der Wert dieses Einverständnisses gerade darin, dass es über sym-
bolische Kommunikationen aktiviert wird und auf einen jeweils expliziten 
Verweis verzichten kann. Denn insbesondere in der Alltagswelt, so Schütz 
und Luckmann, sei dem Einzelnen daran gelegen, »mich routinemäßig in 
meinem Handeln orientieren zu können« (2003: 42); zu viel Aushandlungs-
potenzial würde diese Abläufe bloß stören. Nur wenn das gewährleistet ist, 
kann eine in topografischer wie auch in symbolischer Hinsicht so ausge-
dehnte und abstrakte Unternehmung wie eine Gesellschaft langfristig gelin-



	 Einleitung� 17

gen und die an ihr beteiligten Individuen unter Berücksichtigung von deren 
fortbestehender Handlungsmächtigkeit in ihre Strukturen und Abläufe inte-
grieren. Vor diesem Hintergrund wird klar, wie wichtig es ist, die Taten und 
Ereignisse einer das Normalitätssoll überschreitenden, extremen Gewalt in 
den Rahmen der legitimen gesellschaftlichen Ordnung zurückzuholen. Sol-
che Taten, unter denen Amokläufe zu den prominent akzentuierten Fällen 
gehören, sprengen den Rahmen gesellschaftlicher Routinen nicht nur nach-
haltig auf, sondern stellen deren Legitimität im Ganzen zur Disposition. Was 
die Gesellschaft insgesamt angeht, ist beim Amoklauf deshalb nicht die Tat 
selbst so ausgesprochen interessant, die gleichwohl ein schreckliches Verbre-
chen bleibt, sondern vielmehr die nach dem Eintreten der extremen Gewalt-
handlung verstärkt beobachtbaren sozialen Praktiken mit dem Ziel einer Re-
Integration der jeweiligen Taten in den allgemeinen Ordnungsmodus.

Aus gesellschaftlicher Perspektive als extrem wahrgenommene Gewalt-
taten fordern also die Bindekräfte einer Gesellschaft massiv heraus. Sie ver-
deutlichen deren begrenzte Reichweite hinsichtlich der Durchsetzung der in 
ihr üblicherweise anerkannten Ordnungsmuster. Damit zeigen sie zugleich 
die normativen wie institutionellen Grenzen von Vergesellschaftung auf, die 
sich als gar nicht selbstverständlich erweisen. Wie wichtig es trotzdem ist, 
dass eine Gesellschaft genau diese Selbstverständlichkeit vermittelt, hat Ar-
nold Gehlen betont: »Das Gefühl, dass der soziale Zusammenhang stabili-
siert und geordnet ist, wird von der Daseinssicherheit gefordert und bedarf 
der objektiven, sichtbaren Außenstützung« (1986: 52). Laut Gehlen gelingt 
dies über die Routinisierung und »Virtualisierung« von Fertigkeiten und 
Wissensbeständen in dem, was er die »Hintergrundserfüllung« nennt, der 
Ablagerung jederzeit abrufbarer Kompetenzen im Individuum und der un-
bewussten Aneignung von Routinen und Abläufen (ebd.: 50ff.). Die Riskanz 
dieser zunächst einmal Stabilität und Kontinuität gewährleistenden Routi-
nen besteht darin, dass durch sie die soziale Wirklichkeit tatsächlich als etwas 
fraglos Gegebenes erscheint, etwas, das kaum gestört werden kann. Routine 
sorgt im Umkehrschluss auch dafür, dass Risikobewusstsein abnimmt. Erst 
mit dem Einbruch von Ereignissen in die Gesellschaft, die jede Normalitäts-
erwartung durchkreuzen, wie etwa Formen extremer Gewalt, wird wieder 
klar, dass solche Grenzen und die darüber institutionalisierten gesellschaftli-
chen Übereinkünfte mühsam durchgesetzt, immer vor einem je spezifischen 
zeitgeschichtlichen und kulturellen Hintergrund konstruiert und natürlich 
absolut kontingent sind. Damit negiert extreme Gewalt die immanenten 
Bindekräfte der Gesellschaft, wie sie sich über Konventionen, Werte, Nor-



18	 »Die unfassbare Tat«

men und Identitäten ergeben. Indem extreme Gewalt für eine radikale Miss-
achtung des sozialen Zusammenhalts, insbesondere aber der Integrität des 
Anderen und jeder ethischen Grenzziehung steht, provoziert sie den Fortbe-
stand des gesellschaftlichen Zusammenhalts massiv. Dennoch, oder vielmehr 
genau deshalb, lässt sich auch der an solche Taten anschließende Versuch be-
obachten, das soziale Band, das der Gewalttäter zunächst durchtrennt hat, in 
vielfältigen Vergemeinschaftungsformen umso stärker neu zu weben. 

Und es lässt sich beobachten, wie gerade das Unerklärliche an der ex-
tremen Gewalt die gesellschaftliche Deutungsmaschinerie anwirft, wie das 
Unsagbare Diskurse und Narrationen hervorbringt und wie der über die 
Traumatisierungserfahrung solcher Gewalt ausgelösten sozialen Erosion mit 
mannigfaltigen Mechanismen zur Re-Integration der infrage stehenden Ta-
ten begegnet wird. In dieser Situation der Konfrontation mit einer Hand-
lung, die strukturell und normativ schlicht nicht vorgesehen ist, wird das 
Unfassbare zu einem eigenständigen Topos zur Erfassung einer als neu emp-
fundenen Realität. Ein Verbrechen wie den Amok als »unfassbar« zu be-
zeichnen, was häufig geschieht, entspricht einem ersten Ansatz zu dessen 
Klassifizierung. Indem die Gewalt als »unfassbar« beschrieben wird, wird sie 
zumindest bezeichnet und innerhalb der sprachlichen Welt des Sozialen als 
anwesend markiert. Von dieser Markierung als nicht fassbar hin zum Ver-
such einer nachholenden Wiedereingliederung dieser Gewalt in das soziale 
Diskursuniversum ist es dann nur noch ein weiterer Schritt. Halbwegs lako-
nisch fasst denn auch die Nachrichtenseite Spiegel Online wenige Tage nach 
dem Amoklauf von Winnenden zusammen: »Unfassbar ist das Wort des Ta-
ges« (SP.Online: 11.3.2009a). In der Tat sind die großen Affekte, die attri-
buthaft eine Krisensituation der Person ganz genauso wie der Gesellschaft 
anzeigen, die bevorzugten rhetorischen Instrumente. So formuliert Bundes-
kanzlerin Angela Merkel (CDU) prägnant: »Es ist unfassbar.« Zuvor wird 
sie bereits mit den Worten zitiert, »wie alle Menschen« sei auch sie »bestürzt 
und fassungslos« (ebd.). Außenminister Frank-Walter Steinmeier (SPD) ver-
weist auf das Versagen der Sprache »in solch einer Stunde« und Guido Wes-
terwelle (FDP) gibt an, er sei »schockiert und erschüttert« (ebd.). Formulie-
rungen wie diese verleihen der Passivität Ausdruck, die die extreme Gewalt 
des Amok den gesellschaftlichen Akteuren oktroyiert, indem sie so einfach 
wie brachial mit allem bricht, was die lebensweltliche Realität der Einzelnen 
und der Gesellschaft zu garantieren scheint. Mit der Zerschlagung von Nor-
malität muss zwangsläufig auch das Vertrauen in die Gesellschaft enttäuscht 
werden, die nicht in der Lage ist, die mit dieser Normalität einhergehen-



	 Einleitung� 19

de Sicherheit zu gewährleisten. Jan Philipp Reemtsma weist daher völlig zu 
Recht darauf hin, es gebe »eine gewisse emotionale (und im Gefolge intel-
lektuelle) Scheu«, solche Formen extremer Gewalt »überhaupt als existent 
[…] wahrzunehmen« (2009: 117). Entsprechend fällt die Reaktion auf ei-
nen derart radikal vollzogenen Gewalteinbruch zunächst auch einigermaßen 
hilflos aus. Demgegenüber liege der »Sinn der Gewalt«, wie Karl Otto Hon-
drich akzentuiert, gerade darin, ein »Lebenszeichen freien Waltens, freier 
Ge-walt in einer ansonsten ver-walteten Welt zu setzen« (2002). Die Gewalt 
des Amok zeigt auch die Arbitrarität der gesellschaftlichen Ordnung auf. 

Eine als Reaktion auf den Erfurter Amoklauf 2002 herausgegebene Pres-
semitteilung der Bundesvorsitzenden von Bündnis 90/Die Grünen, Claudia 
Roth und Fritz Kuhn, erfasst dieses Verhältnis mit großer Präzision. Dort 
heißt es: »Wir sind entsetzt über die unfassbare Tat des Amokläufers in Er-
furt. In diesen Stunden der tiefen Trauer ist unser ganzes Mitgefühl bei den 
Angehörigen und Freundinnen und Freunden« (Bündnis 90/Die Grünen: 
Pressedienst Nr.  53/02). An einer Formulierung wie dieser wird deutlich: 
Die Trauer ist nicht nur eine Floskel, die die Pietät gebietet; sie eröffnet auch 
einen Möglichkeitsraum der Reaktion und des Handelns inmitten der Stö-
rung von Sicherheit, Normalität und sozialem Vertrauen, denn die Trauer 
stellt diese Normalität gewissermaßen wieder her, indem sie einen Raum 
schafft, der im Außerordentlichen strikt nach den Mustern funktioniert, die 
gerade empfindlich gestört wurden. Die »unfassbare Tat« hingegen, die hier 
wohl tatsächlich ihre Erstformulierung in Reaktion auf einen Akt extremer 
Gewalt in Deutschland erfährt, bleibt in sich ambivalent bis antagonistisch – 
sie ist zwar real, aber sie bleibt behaftet mit dem Ruch des Irrealen und ei-
gentlich Unmöglichen. Taten wie diese haben keinen epistemischen Hin-
terhof mehr, unter keinen Umständen lassen sie sich auf selbstverständliche 
Art nachvollziehen. Diese Schwierigkeit macht sie unfassbar. Was in dieser 
Hinsicht als »unfassbar« gilt, ist wiederum abhängig von der spezifischen his-
torischen und sozialen Situation, in der eine bestimmte Handlung vollzogen 
wird. Sieben Jahre später, anlässlich des Amoklaufs von Winnenden, lanciert 
der Bundesvorstand von Bündnis 90/Die Grünen wiederum eine Pressemit-
teilung der Vorsitzenden, Claudia Roth und Cem Özdemir. Erneut gilt die 
Emphase ab dem zweiten Satz der Trauer um die Opfer und dem Mitgefühl 
für deren Angehörige; hier scheint unterdessen ein Muster eingeübt und ab-
rufbereit. Der erste Satz jedoch, der unmittelbar auf die Gewalttat reagiert, 
erscheint in abgewandelter Form und verwendet nicht die Formel des Un-
fassbaren. Vielmehr zeigen sich die Parteivorsitzenden »entsetzt und tief be-



20	 »Die unfassbare Tat«

troffen über den furchtbaren Amoklauf« (Bündnis 90/Die Grünen: Presse-
dienst Nr. 034/09). Partiell ist der Amoklauf, so scheint es, damit bereits 
eingesickert in den Möglichkeitshorizont an Gefährdungslagen des Sozialen.

Das Entsetzen, die Betroffenheit sind ethische Reaktionen der Abwehr, 
die auf die Ebene von Affekten übersetzt werden. Das Unvermögen zu ver-
stehen, das Unfassbare also, ist nicht einmal dazu in der Lage, weil ihm das 
auch dafür erforderliche Konzept einer Realität fehlt, in der es solche Situa-
tionen überhaupt gäbe, auf die dann zu reagieren wäre. Am Folgetag gibt 
sich der Parteivorstand in einer weiteren Pressemitteilung noch nüchterner, 
anerkennt zwar die »Grenzen des Verstehens«, die »Taten wie die in Win-
nenden« aufzeigen würden, betont dann aber, wichtig sei jetzt insbesondere, 
»die genauen Umstände der Tat und ihrer furchtbaren Folgen aufzuklären« 
(Bündnis 90/Die Grünen: Pressedienst Nr. 036/09). Hier wird, gegen den 
Extremismus des Unverstehens, wieder Handlungsmacht gegenüber dem ra-
dikalen Bruch mit allen kalkulierbaren Fahrnissen sozialer Realität behaup-
tet. Der heftige Wille zur Aufklärung entspricht dem Willen zur Einhegung 
des Ausmaßes der Störungsintensität. Der Amok darf als Akt der Dekom-
position verstanden werden, der als »Denormalisierung« einen Normalitäts-
verlust anzeigt. Der Effekt eines solchen Ereignisses ist dann mindestens 
zunächst soziale Instabilität und, wie Link formuliert, »Denormalisierungs-
angst oder Angst, aus der Normalität zu fallen« (2013: 62). Insofern fordern 
Handlungen extremer Gewalt sozialwissenschaftliche Forschung in doppel-
ter Weise: Einmal müssen perspektivisch soziale Praktiken und politische 
Techniken gefunden werden, die extremer Gewalt entgegenwirken; hierzu 
liegen zahlreiche Untersuchungen vor. Zum anderen aber muss diese Ge-
walt empirisch und theoretisch in die Rahmensetzungen der Gesellschaft 
der Gegenwart eingeordnet werden; hier fehlt es bislang noch erkennbar an 
Beiträgen. 

Um diese Re-Integration zu erreichen, bedarf es massiver Anstrengun-
gen zur Normalisierung extremer Ereignisse, die die Rahmensetzungen ge-
sellschaftlicher Normalität in radikaler Weise überschritten haben, die de-
ren Kontext an Normalität aufsprengen und gesellschaftlich traumatisierend 
wirken. Per definitionem kommt außerdem erschwerend hinzu, dass die In-
tegration extremer Gewalt in die Praktiken gesellschaftlicher Routinen nur 
rückblickend möglich ist. Denn Voraussetzung für diese gesellschaftliche Si-
tuation ist ja, dass eine Gesellschaft die Erfahrung eines Aufsprengens ih-
rer Ordnungsparameter gemacht hat. Amokartige Taten zeichnen sich im 
Moment ihres Eintretens in die gesellschaftliche Realität dadurch aus, dass 


	_GoBack1
	_GoBack2
	_GoBack3
	_GoBack4
	_GoBack5
	_GoBack6
	_GoBack7
	_GoBack8
	_GoBack9
	_GoBack10
	_GoBack11
	_GoBack12
	1.	Einleitung
	2.	Amok: Begriffsgeschichte
	3.	Methode
	Exkurs: Mediengesellschaft
	4.	Zur Vergesellschaftung von Gewalt
	Exkurs: Extreme Gewalt
	5.	Der Amoklauf als eine Form extremer Gewalt
	Exkurs: Gesellschaft und Angst
	6.	Gesellschaftliche Normalität, Narration, Amoklauf
	7.	Fallanalysen: Gesellschaftlicher Umgang mit Amokläufen
	8.	Gesellschaft und Amoklauf
	9.	Fazit
	Literatur
	Leere Seite

