Die
[assbare
lat






»Die unfassbare Tat«



Jorn Ahrens ist Professor fiir Kultursoziologie an der Universitit Gieflen. Seine
Arbeitsschwerpunkte sind Fragen der Gewalt und der Subjektivitit, populire
Medien und Kulturen sowie Gesellschafts- und Kulturanalyse der Moderne.



Jorn Ahrens

»Die unfassbare Tat«

Gesellschaft und Amok

Campus Verlag
Frankfurt/New York



ISBN 978-3-593-50726-2 Print
ISBN 978-3-593-42868-0 E-Book (PDF)
ISBN 978-3-593-42864-2 E-Book (EPUB)

Das Werk einschliefSlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschiitzt. Jede Verwertung ist ohne
Zustimmung des Verlags unzulissig. Das gilt insbesondere fiir Vervielfiltigungen, Ubersetzungen,
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.
Copyright © 2017 Campus Verlag GmbH, Frankfurt am Main

Umschlaggestaltung: Guido Kliitsch, Kéln

Satz: Publikations Atelier, Dreieich

Gesetzt aus der Garamond und der TheSans

Druck und Bindung: Beltz Bad Langensalza GmbH

Printed in Germany

www.campus.de



Inhalt

1. Einleitung. . .. ..o

2. Amok: Begriffsgeschichte ......... ... . ... . oL

3. Methode. . ...

Exkurs: Mediengesellschaft . .......... ... . ... o .

4. Zur Vergesellschaftung von Gewale. . ........... ... ...,

Exkurs: Extreme Gewalt .. ....... . ..

5. Der Amoklauf als eine Form extremer Gewalt. . . . ..........

Exkurs: Gesellschaftund Angst. . ...,

6. Gesellschaftliche Normalitit, Narration, Amoklauf. ... ......

7. Fallanalysen: Gesellschaftlicher Umgang mit Amokldufen. . . . .

8. Gesellschaft und Amoklauf........... ... ... ... .......

9. Fazit

Literatur

29
49
65
73

107
131
141
169
289
309

317






1. Einleitung

Der Amoklauf ist Ausdruck eines Kontrollverlusts. Wo und wann immer
ein Amoklauf méglich wird, zeigt sich, dass eine Gesellschaft niche in der
Lage ist, ihre Individuen hinreichend an normative Konventionen und be-
stehende Ordnungsmuster zu binden. Aus der Sicht von Vergesellschaftung
heifc das, es liegt ein Mangel an Kontrolle der Individuen vor. Gleichzeitig
verweist der Amoklauf auf ein enormes Defizit an Selbstkontrolle beim Ti-
tet, der sich offensichdlich von den iiblichen Regeln zivilisatorischen Ver-
haltens verabschiedet hat, die vor allem die affektive und normative Selbst-
kontrolle betreffen. Auf die Problematik eines »doppelten Kontrollverlusts«
hat Wilhelm Heitmeyer bereits 2009 in einem Interview nach dem Amok-
lauf von Winnenden hingewiesen: »Der Kontrollverlust bei den Titern be-
steht im Anerkennungszerfall und damit im Verlust der Kontrolle tiber das
eigene Leben. Auf der gesellschaftlichen Seite gibt es einen Kontrollverlust,
weil zwar vielfiltige Hintergrundkonstellationen bekannt sind, es aber keine
Kenntnisse iiber die situativen Ausldser gibt, sodass die Verhinderung kaum
gelingt« (Heitmeyer 2009b). Heitmeyer platziert den Modus des Kontroll-
verlusts zwischen einer Desintegration des Selbst, einem Scheitern der Sub-
jektwerdung in seinem gesellschaftlichen Umfeld und einer fehlenden Kom-
petenz der Gesellschaft, beingstigende Gewalttaten nach dem Muster von
Amokldufen erfolgreich einzuhegen. Deudich wird damit, und das formu-
liert die Ausgangsdiagnose dieses Buches, dass Gewalt im Stil von Amok-
laufen viel weniger ein individuelles, also auch personenzentriert zu unter-
suchendes Problem ist, sondern ein gesellschaftliches.

Dieses Buch interessiert sich vor allem fiir die Frage, wie Gesellschaften
auf Taten reagieren, in denen ein Héchstmaf$ an Gewalt angewandt wird, die
sichtbar im 6ffentlichen Raum veriibt werden und das gesellschaftlich ak-
zeptierte Normalititssoll von Regelverletzungen weit tiberschreiten. Diesen
Zusammenhang untersuche ich am Beispiel sogenannter Amokliufe. Diese
Taten werden zwar als exzeptionelle Handlungen beschrieben, die das den



8 »DIE UNFASSBARE TAT«

lebensweltlichen Alltag garantierende Normalititssoll aufsprengen, doch
werden sie keineswegs zwingend gesellschaftlich so wahrgenommen. Das lei-
tende Interesse der folgenden Studie richtet sich daher nicht primir auf das
Phinomen der Amokliufe selbst, also auf ihre Charakeeristik als spezifische
Gewalttaten oder auf die ohnehin in aller Regel nur schwerlich rekonstru-
ierbaren Charakterprofile und Motive der Titer. Vielmehr nimmt sie die
Rezeption solcher Taten in den Blick, fragt, wie diese verlduft und welche
gesellschaftlichen Strategien im Umgang damit entwickelt werden. Denn in
der Tat ist es ja so, dass, wie Heitmeyer betont, »die Einordnung solcher
Massaker durch Offentlichkeit und Politik immer wieder typischen rituel-
len Erklirungsmustern [folgt], sodass die Kontrollverluste tiberdeckt wer-
den« (2009b). Die Frage ist deshalb, welcher produktive Nutzen fiir laufende
Vergesellschaftungspraktiken sich aus solchen Ritualisierungen ableiten ldsst
und weshalb die Verdeckung des doch recht offensichtlichen Kontrollverlusts
fir die Gesellschaft bedeutsam ist. Heitmeyers Beobachtung, es gehe dabei
um eine Stilisierung der infrage stechenden Verbrechen zum »quasi iiberna-
tiirlichen Ereignis« oder aber um dessen Pathologisierung, teilt diese Studie
und beabsichtigt, am Beispiel des Amoklaufs diesen Vorgang nachzuzeich-
nen (Kapitel 7). Genauso ist Heitmeyer in der These beizupflichten, Ziel des
offentlich gefithrten Diskurses zum Amok sei es, »gesellschaftlich entlasten-
de Deutungen« zu produzieren, um »schnell wieder »Normalitdt herzustel-
len: Gegen eine »Heimsuchungc kann man nichts tun, weil sie schicksalhaft
ist. Und pathologische Titer konnen von einer ansonsten angeblich intakten
Gesellschaft isoliert werden« (2009b). Dieses Verfahren der Normalisierung
wird im Folgenden im Mittelpunkt stehen und leitet das Interesse dieser
Studie. Im Kern befasst sie sich mit dem gesellschaftlichen Bemiihen um die
Riickholung der Normalitit in einer Situation, die sich jenseits alle Parame-
ter ciner gesellschaftlichen Normalitit katapultiert sicht.

Der Amoklauf setzt zwei Dinge voraus: Erstens braucht es die Gelegen-
heit zur Gewalttat. Eine Aktion wie der Amoklauf muss méglich sein kon-
nen. Dazu bedarf es einer sozialen Situation und eines — nicht intim co-
dierten — Ortes, an dem die brutale Ausiibung von Gewalt eines einzelnen
Menschen gegen andere Menschen erstens ohne gréflere Probleme umsetz-
bar ist und zweitens auch nach auflen sichtbar wird. Um seinen Verlust in
Sachen Selbstkontrolle umfassend ausleben zu konnen, braucht der Téter
also vor allem eins, nimlich ein fiir ihn sicheres Tatumfeld — eines, das nicht
sonderlich gesichert ist und das fiir sein Vorhaben erfolgversprechend wirkt.
Auf den Aspekt der mangelnden Selbstkontrolle am Amoklauf verweist auch



EINLEITUNG 9

Andreas Prokop und hebt die verbliiffende Diskrepanz zu den ansonsten
»gut vorbereiteten extremen, amokartigen Gewalttaten unserer Zeit« hervor
(2016: 93). Vorzugsweise finden Amokliufe an ungesicherten Orten statt:
Schulen, Kindergirten, 6ffentiche Plitze und Straflen, Kinos, Einkaufszen-
tren. Orte, an denen die Menschen, die sich dort tummeln, normalerweise
eine ganze Menge erwarten, aber ganz sicher nicht, Opfer einer ungehemm-
ten Gewaltattacke zu werden. Zweitens bedarf es der Bereitschaft zur Ge-
walttat. Wie jede Handlung ist auch der Amoklauf immer Ergebnis einer
Entscheidung. Jemand entscheidet sich dazu, an einem bestimmten Ort mit
bestimmten Mitteln eine unbestimmte Anzahl an Menschen anzugreifen
und, wenn méglich, sogar zu téten. Der Amoklauf braucht eine entspre-
chende Infrastruktur und Logistik, er muss vorbereitet sein — ob sich das nun
tiber einen langen oder tiber einen kurzen Zeitraum erstrecke, ist zunichst
unerheblich. Immerhin ist das Klischee vom, auch fiir den T4ter selbst erup-
tiven Tatausbruch, nach wie vor so verbreitet, dass Jens Hoffmann und seine
Koautoren noch 2009 von einem »planenden Gewaltmodus« sprechen und
meinen, insbesondere der Umstand, dass die »meisten Titer wihrend der
Tatdurchfithrung ruhig und konzentriert wirkten«, widerspreche dem »frag-
wiirdigen Stereotyp des Amoklaufes als Spontantat« (2009: 198). Auf die
individuelle Bedeutung gerade des Planungsaspekts weisen Jack Levin und
Eric Madfis hin, die meinen, da es sich beim Amoklauf um einen letzten Akt
der Selbstbehauptung seitens der Titer handele, sei es auch in deren Interes-
se, die Tat gut geplant und ausfithrbar anzugehen (2009: 1237). Erheblich
ist deshalb vielmehr, dass, um Vorbereitungen fiir die erfolgreiche Durch-
fithrung eines Amoklaufs treffen und die Tat anschlieffend auch konsequent
umsetzen zu konnen, jemand den Entschluss fassen muss, so ziemlich al-
les an ethisch-moralischen Minimalstandards aufzugeben, was nicht nur in
Ausnahmefillen, sondern insbesondere in jeder moglichen Alltagssituation
zur normalen Ausstattung an mitmenschlichem Verhalten gehort. Wer einen
Amoklauf begeht, muss sich, wie iibrigens jeder Massenmérder (aber des-
halb ist das Ganze nicht weniger spektakulir), entscheiden, ein Mérder an
weitgehend fremden Menschen zu werden. So gesehen folgt jeder sogenann-
te Amoklauf einer Intention, mag diese fiir den Rest der Gesellschaft auch
noch so wenig nachvollzichbar bleiben.

Zunichst wenig verwunderlich, richtet sich deshalb sowohl das dffent-
liche (inklusive des politischen) als auch das wissenschaftliche Interesse an
Amokliufen vor allem auf diese beiden Aspekte. Dabei steht die Frage im
Vordergrund, woher die Tétungsbereitschaft der Téter kommt, die in aller



10 »DIE UNFASSBARE TAT«

Regel bis zur Tatausfithrung als ganz unbescholtene junge Minner galten.
Die grofle Frage, die Wissenschaft und Offentlichkeit gleichermaflen be-
wegt, ist also die, wie jemand zum Massenmorder wird, obwohl eigentlich
alle Voraussetzungen daftir vorliegen, dass genau dies nicht passiert. Eng da-
mit verbunden ist die Frage danach, wie soziale Orte aussehen miissen, da-
mit solche Gewalttaten nicht wieder vorkommen. Miissen Schulen gesichert
werden? Miissen Menschen kontrolliert werden? Beide Fragerichtungen zie-
len letztlich auf Praktiken der Privention. Im Vordergrund steht die Frage
danach, wie sich massive Gewalttaten, wie sie Amokliufe darstellen, kiinf-
tig vermeiden lassen. Zwar gehen die Ansichten dariiber auseinander, ob
sich solche Taten tiberhaupt vermeiden lassen oder ob sie nicht vielmehr
zum immanenten Bedrohungspotenzial unserer Gesellschaft gehoren, mit
deren Ausbruch immer wieder (wenngleich stets als Ausnahme von der meist
friedlichen Regel) gerechnet werden muss. Das Interesse aber an der (weit-
gehenden) Vermeidung weiterer Amoktaten ist ebenso nachvollziehbar wie
legitim. Menschen brauchen cin verldssliches Mafd an Sicherheit, um tber-
haupt ihren alltdglichen, lebensweltlichen Verrichtungen nachgehen zu kén-
nen. Stiinden sie stindig unter dem Eindruck, in der nichsten Sekunde von
einem Amokldufer erschossen werden zu kénnen, wiirde jede soziale Aktivi-
tit erlahmen; die Gesellschaft wire paralysiert.

Auf Amokliufe abzielende PriventionsmafSnahmen richten sich daher
nicht nur auf den fiir eine unabsehbare Zukunft erwarteten eventuellen
Ernstfall, der auflerdem durch diese Priventionsmafinahmen gerade vermie-
den werden soll. Sie richten sich vielmehr in besonderer Weise, oder sogar in
erster Linie, auf das Hier und Jetzt, indem sie gesellschaftliche Aktivitit ver-
mitteln. Die zustidndigen Institutionen und Organe zeigen, dass sie ihre Ver-
antwortung gegeniiber den potenziell gefihrdeten Individuen wahrnehmen
und stellen so Sicherheit in der Gesellschaft her. Dieser Gedanke der Pri-
vention, worauf schon vergleichsweise frith der Kulturwissenschaftler Joseph
Vogl hingewiesen hat, hat in sich etwas Paradoxes, da er unmittelbar auf die
besonders beunruhigenden Aspekte am Amoklauf reagiert: dessen scheinba-
re »Plotzlichkeit, Unerklirbarkeit und Unmotiviertheit« (2000: 85). Inso-
fern gehe es bei Priaventionsbemiihungen gegeniiber dem Amoklauf faktisch
nicht um »soziale, psychologische oder physiologische Ursachen, sondern
dieses Bemiihen beziehe sich auf »die blofle Ereignishaftigkeit, die bloffe Zu-
filligkeit des Geschehens selbst, man konnte auch sagen: auf das, was in un-
serem Sprachgebrauch den Charakter des Unfalls ausmacht« (ebd.). Diese
unspezifische Herangehensweise von Privention an den Amoklauf, die sich



EINLEITUNG 1

gleichwohl sehr handfest gib, lisst sich in der Tat in aktuellen Ansitzen zur
Privention moglicher Amokldufe finden. So schligt die Kriminologin Brit-
ta Bannenberg vor, sich bereits auf die »stillen, zuriickgezogenen Kinder«
(2010: 176) zu konzentrieren, um »mégliche Stérungen und Auffilligkeiten
von einzelnen stillen Schiilern im Vorfeld zu erkennen und damit Entwick-
lungsverldufe frithzeitig positiv beeinflussen zu kénnen« (ebd: 177f.). Spezi-
fischer gehen die Psychologen Herbert Scheithauer und Rebecca Bondii in
ihren Vorschligen vor, riumen aber auch ein: »Die Erstellung von Titerpro-
filen [ist] nicht zuverldssig« (2011: 94); »die Gefahr der filschlichen Einschit-
zung einer Person als gefihrlich ist hoch« (ebd: 89).

Das wirft ein Schlaglicht auf das Verhiltnis moderner Gesellschaften zur
Kategorie des Risikos, ist diese doch mindestens seit Ulrich Becks Diagnose
zu einer der Leitkategorien der Moderne avanciert. Moderne Gesellschaften
gibt es demnach tiberhaupt nur im Bewusstsein des Risikos als einer Riskanz
des eigenen und des kollektiven Handelns. So spricht Beck von einer »zivi-
lisatorischen Risikoaskriptivitit« (1986: 54), die fur die Moderne grundle-
gend und unvermeidlich sei. Diese Risikobasiertheit der Moderne resultiert
aus ihrer Ausrichtung auf die Zukunft, die wiederum nicht absehbar und
nicht planbar ist, weshalb die »Beseitigung des Risikos« zum neuen gesell-
schaftlichen Imperativ aufsteige (ebd.: 63). Das Bewusstsein des Risikos er-
schliefft Zukunft deshalb tiber Berechnungen von Méglichkeiten und Wahr-
scheinlichkeiten, die flankiert werden durch einen permanenten Zustand der
Unsicherheit dieser Gesellschaften. Letztlich erschliefic sich die Agenda der
Risikovermeidung als Imperativ der risikogesittigten Moderne. Sicherheit
als selbstevidente longue durée der Gesellschaft ist so gesehen nicht mehr ein-
l8sbar. Ein Amoklauf scheint daher zwar stets méglich, aber so gut wie gar
nicht wahrscheinlich; als Phinomen bleibt er eine Variable, die lange als ver-
nachlissigbar und als problemlos integrierbar in die Gesamtstruktur moder-
ner Gesellschaften galt. In seiner frithen Studie zum Thema unterstreicht
Lothar Adler, »wie selten Amok tatsichlich ist« (2000: 92). Hier erscheinen
Risiken als zwar vorhanden, aber letztlich als sozial kontrollierbare und eben
auch berechenbare Sachverhalte. Diese Wahrnehmung hat sich jedoch in
den letzten 20 Jahren gedndert, was fiir die westlichen Gesellschaften nicht
zuletzt auf das vermehrte Aufkommen sogenannter Amokliufe oder Schoo/
Shootings zurtickzufithren ist, die seit dem fanalartigen Massaker an der Co-
lumbine High School in Littleton, Colorado, im April 1999 einen extremen
Zuwachs an Aufmerksamkeit und gesellschaftlicher Sensibilisierung erhal-
ten. Ralph Larkin spricht im Hinblick auf dieses Massaker gar von einer



12 »DIE UNFASSBARE TAT«

»kulturellen Wasserscheide« (2009: 1311). Denn wenngleich die westlichen
Gesellschaften nach wie vor faktisch immer sicherer werden, gibt es doch
eine kontinuierlich ansteigende Wahrnehmung einer Bedrohungslatenz, die
unter anderem auf einen immensen Zugewinn an Information, nicht zuletzt
in der digitalisierten Mediengesellschaft, zuriickgeht. Risiko als Leitkatego-
rie der Moderne wendet sich insofern von einem abenteuerlich gehaltenen
Versprechen auf viele Moglichkeiten hin zu einer Primdrwahrnehmung der
Gefihrdung vertrauter Lebenswelten.

Der Amoklauf steht genau fiir diesen Schwenk einer Umbesetzung des
Risikos in ein Modell der Bedrohung. Hier gilt, und sogar schon deudich
frither, was Beck fiir den Terrorismus diagnostiziert: »Und weil Medium und
Ziel der Inszenierung die Erwartung ist, verwischt die Grenze zwischen be-
rechtigter Sorge und Hysterie« (2007: 132). In diesem Sinne folgert Vogl:
»Als Risiko, als Wahrscheinlichkeit und Eventualitit ist das Ubel permanent
gegenwirtig und doch blof8 potenziell, ist es geradezu unanschaulich, abs-
trakt und unsichtbar und doch immer gleich nah. Und wenn es eintrifft,
wissen wir als Betroffene wie als Zuschauer: Es ist nichts als Zufilligkeit,
aber es musste geschehen« (2000: 86). Ahnlich ordnet Hajo Eickhoff den
Zustand grassierender gesellschaftlicher Unsicherheit in ein Szenario »grofSer
Verinderunge ein, sei doch noch nie »so viel gesichert und abgesichert« wor-
den, wie in der »Sicherheitskultur« der Gegenwart. Unsicherheit sei daher
vor allem ein Verweis auf einen »wahrgenommene[n] Mangel an Sicherheit«
(2015: 13). Vogl pointiert, der Amokldufer erscheine in diesem Zusammen-
hang als »Sinngeber und Apokalyptiker des Risikos« (2000: 87). Die Risi-
kogesellschaft, prophezeite bereits Beck, markiere eine Epoche, »in der die
Solidaritit aus Angst entsteht und zu einer politischen Kraft wird« (1986:
66). Auf diese Angst reagiert das Ansinnen der Privention, das nicht blof§
konkrete Amokliufe zu verhindern beabsichtigt, sondern insbesondere Ver-
trauen in die Sicherheit gesellschaftlicher Strukturen und Wirklichkeit wie-
derherstellen will. Wenngleich nun diese iiber Verfahren der Privention ge-
bildete Sicherheit weder messbar noch zu garantieren ist, so ist sie doch ganz
wesentlich das Ergebnis eines allgemeinen Affekes, der es den Einzelnen er-
moglicht, Vertrauen in die gesellschaftliche Gegenwart zu fassen. An dieser
Bearbeitung sind seitens der Humanwissenschaften verschiedenste Diszip-
linen beteiligt. Allen voran engagieren sich die Psychologie und die Krimi-
nologie im Rahmen von Priventionsbemiihungen, aber auch die Soziologie
setzt in ihren Untersuchungen zum Amoklauf vor allem hier an (Collins
2013; Leuschner 2013). Seit das Phinomen der sogenannten Amokliufe Eu-



EINLEITUNG 13

ropa und insbesondere Deutschland erreicht hat, wird in diese Richtung ge-
forscht. Wihrend bis etwa zur Bluttat von Erfurt 2002, dem ersten groflen
Amoklauf in Deutschland, kaum Untersuchungen zum Thema oder des-
sen Subkategorie, dem School Shooting, vorlagen, ist diese Liicke unterdessen
geschlossen.

Taten vom Ausmaf$ eines Amoklaufs sind nicht einfach exzeptionel-
le, spektakulire Gewaltakte, die das gewohnte, oder besser: das normaler-
weise akzeptierte Mafl an Gewalt im alltdglichen Umfeld der Menschen,
bei weitem iibersteigen. Vielmehr bringen sie den gesamten Haushale an
sozialer, normativer und affektiver Normalitit ins Wanken, von dem ein
lebensweltlicher Alltag tiblicherweise ausgeht, auf den dieser sich bezieht
und auf dessen Regelhaftigkeit er sich verlisst — die Kernressource von Ge-
sellschaft heiflt Vertrauen (Reemtsma 2009: 34—37). Individuen in Gesell-
schaft befolgen Regeln und Konventionen; sie unterwerfen sich bestimm-
ten Einschrinkungen ihrer Freiheit, die aber im Umkehrschluss genau das
herstellen, was sich als gesellschaftliche Ordnung bezeichnen ldsst. Diese
»Ordnung der Dinge« (Foucault 1974) erméglicht gesellschaftliches Han-
deln, weil sie zugleich Routinen und Ritualisierungen initiiert und die
Menschen damit auch davon entlastet, in jeder Situation Handlungsfol-
gen und die Interaktionen zwischen Menschen neu zu erfinden. Natiirlich
sind solche Muster der gesellschaftlichen Ordnung nie absolut verbindlich.
Das konnen sie auch gar niche sein, wenn zugleich die Méglichkeit indi-
viduellen Handelns erhalten bleiben soll. Die Ordnung der Gesellschaft
lasst zwingend stets hinreichend Spielraum fiir eine Realisierung des nicht
Erlaubten, das dem individuellen Eigensinn anheimgestellt ist. Letztlich
bewegt sich Gesellschaft immer in einer Art Zwischenraum zwischen er-
wartbaren und verlisslichen Regelfolgen und deren Ubertretung, Nicht-
beachtung und gezielter Verletzung.

Dass Gesellschaften der Regelverletzungen bediirfen, beschiftigt die So-
ziologie, seit sie sich als Fach etabliert hat. Abweichendem Verhalten, Devi-
anz oder auch Kriminalitit ist gemeinsam, dass sie sich iiber die Verletzung
oder die Uberschreitung gesellschaftlicher Regeln und Ordnungsmuster de-
finieren. Das kann freilich auf ganz unterschiedliche Handlungen zutreffen,
die beim Klamauk anfangen und tiber Pobeleien oder belistigendes Ver-
halten bis hin zu cindeutigem Gewaltverhalten reichen. Allerdings bleibt
der gesellschaftlich als normal wahrgenommene Radius solcher Regelver-
letzungen begrenzt. Denn wenn jede Abweichung jederzeit méglich wire,
wire die etablierte gesellschaftliche Ordnung sinnlos und blofle Rhetorik.



14 »DIE UNFASSBARE TAT«

Auf der Ebene individueller Erwartungshaltungen, die sich daran orien-
tieren, was sich im gesellschaftlichen Alltag jeweils als Normalitdt etabliert
hat, werden mégliche Abweichungen von einer solchen Skala der Norma-
litait gerahme und einer normativen Begrenzung unterworfen: »Das Wort
»normal« changiert« (Reemtsma 2009: 17) und es folgt einem zeitlich und
gesellschaftlich definierten »Maf3stab« (ebd.). In Anlehnung an Michel Fou-
cault hat Jiirgen Link diese kulturellen Chiffren folgende Konstruktion von
gesellschaftlicher Normalitit den »Normalismus« genannt. Speziell in den
»hochdynamischen Bereichen der Moderne« seien solche »Diskurskomple-
xe« und Dispositive etabliert worden (1999: 77), die tiber eine Definition
von Normalitit den Eindruck von Stetigkeit und Unverinderlichkeit in-
mitten einer Dynamik permanenter Verinderung wecken sollen. Histori-
sche Verinderungen passen sich dann solchen Dispositiven der Normalitit
an; Normalisierung, meint Link, bedeute auch, und nicht zuletzt, »Normal-
Machung« (2013: 10) und kippt auf diese Art schnell um in eine normati-
ve Passung des Normalen. Wo Vergesellschaftung praktiziert wird, ist des-
halb soziale Normalitit von sozialer Normativitit nicht zu trennen: »Soziale
Normen kénnen nicht gelten, ohne dass allgemein verbindliche Typisierun-
gen von Handlungen und Situationen als geltend anerkannt und durchge-
setzt werden [...]J« (Popitz 2006: 65). Das bedeutet nicht, dass keine extre-
meren oder uniiblichen Abweichungen von jener Schwelle méglich wiren,
die den Grenzbereich eines noch als normal vorstellbar anerkannten Han-
delns bezeichnet und die ich das »Normalititssoll« von Gesellschaft nennen
mochte (Kapitel 8). Im Gegenteil, solche Abweichungen sind grundsitz-
lich jederzeit maoglich; sie geschehen immer wieder, werden aber als Ab-
weichungen auch sanktioniert. »Von der Geltung einer Norm wollen wir
erst dann sprechen, wenn ein Abweichen von solchen erwarteten Regel-
mifigkeiten Sanktionen gegen den Abweicher ausldst, etwa demonstrative
Missbilligung, Repressalien, Diskriminierung, Strafen« (Popitz 2006: 69).
Das Normalmafl der Gesellschaft ist also keineswegs, selbst wenn es ge-
waltvermeidend vorgeht, eine friedfertige Veranstaltung. Im Gegenteil, in
Krisensituationen und gegeniiber Regelverstoflen positioniert sich das Nor-
malititssoll als Sanktionsmacht. Speziell in der Krise, meint Link, sei der
Normalitdtsbegriff unverzichtbar; es sei die Krise, »die allererst Normalitit
beschafft« (Link 2013: 12). Das Erstaunliche an der Verfasstheit von Gesell-
schaften ist lediglich, dass es ihnen ganz iberwiegend tatsichlich gelingt,
solche extremen Varianten der Abweichung zu vermeiden oder zu unterdrii-
cken. Diese normative Kompetenz von Gesellschaften, »dass Menschen ihr



EINLEITUNG 15

Verhalten sozial binden, sozial verbindlich machen« (Popitz 2006: 61), zihlt,
wie Heinrich Popitz einmal formuliert hat, zu deren erstaunlichsten Leis-
tungen. Eben darum reagiert eine Gesellschaft — in Gestalt ihrer Individuen
und Institutionen — jedes Mal einerseits mit einem Schock, wenn in ihren
Alltag Extremabweichungen vom Normalititssoll einbrechen, andererseits
setzen Bearbeitungsstrategien ein.

Eine solche Extremabweichung stért nicht einfach das Normalitits-
empfinden in einer Gesellschaft erheblich, sondern bricht es radikal auf.
Genau deshalb scheint es mir interessant, sich mit den im Anschluss an
eine solche Extremabweichung einsetzenden gesellschaftlichen Bearbeitun-
gen solcher Vorfille sozialwissenschaftlich auseinanderzusetzen. Amokliu-
fe sind keineswegs die einzig mogliche Gestalt von Extremabweichungen,
die auflerdem nicht zwingend gewaltsam und traumatisch ausfallen miis-
sen. Denkbar wire genauso, dass sie karnevaleske oder orgiastische Gestalt
annehmen. Amokliufe eignen sich aber insbesondere, um einen Blick auf
diese Zusammenhinge zu werfen. Denn sie bilden nicht nur als Taten spek-
takulire Ausnahmen vom normalen Verhalten der Einzelnen, sondern auch
vom normalen Repertoire an Devianz. Sie erhalten einen breit geficherten
Aufmerksamkeitsradius und fokussieren fiir einen mehr oder weniger ge-
dehnten Moment die Aufmerksamkeitsspanne einer ganzen Gesellschaft.
Spektakulir ist auch die Wirkung dieser Gewaltakte in der Gesellschaft, die
Fassungslosigkeit, Trauer und Schock auslosen. Kurz: Sie brechen mit fast
allen Konventionen, die, auch negativ, in der Alltagslebenswelt allgemein
fiir moglich gehalten werden. In der Extremabweichung des Amok wird
daher die »Normalititsgrenze« (Link 1999: 23) durchbrochen, die gemein-
hin als Schallmauer einer sozial geteilten Wirklichkeit fungiert. Insofern
geben Amokliufe ganz bestimmt ein geradezu paradigmatisches Beispiel
fur Extremabweichungen ab. Thre starke Prisenz und Reprisentation in der
Gesellschaft, die gesellschaftliche Polarisierung, die sie in den Diagnosen
und Priventionsoptionen auslésen, machen sie zu aufschlussreichen Fillen,
wenn es um den gesellschaftlichen Umgang mit dem Einbruch von extre-
mer Devianz in Form eines radikal gewaltsamen Handelns geht. Amokliufe
sind sowohl Akte extremer Gewaltausiibung als auch extreme Abweichun-
gen von der tblicherweise gewohnten gesellschaftlichen Normalitit. Diese
in vielfiltigen sozialen Praktiken und Kulturtechniken eingeiibte Normali-
tit konstituiert nichts anderes als das, was soziale Realitdt ist, also derjenige
soziale Zusammenhang, der jeweils allgemein als Realitit in und von Ge-
sellschaft geteilt wird.



16 »DIE UNFASSBARE TAT«

Sofern Amokliufe als extreme Gewalttaten — und damit als Extremform
der sozialen Regelverletzung — tatsichlich einen Bruch des fiir die fortlau-
fende Praxis von Vergesellschaftung stets notwendigen Kontinuums an le-
bensweltlicher Normalitit darstellen, bezeichnen sie letztlich nicht einfach
eine Storung der fiir die Verbindlichkeit gesellschaftlicher Routinen und fiir
das Vertrauen der Individuen in die Sicherheit der Lebenswelt erforderli-
chen Stabilitit und Kontinuitit sozialer Institutionen. Vielmehr stellt eine
Tat wie ein Amoklauf die erfolgreiche Verwirklichung von Vergesellschaf-
tung grundsitzlich infrage. G6tz Eisenberg meint dazu, die Erschiitterung
der Offentlichkeit sei hier so grof3, weil der Amoklauf das tiber das staatliche
Gewaltmonopol gewihrtleistete »Sicherheitsversprechen« tendenziell wider-
lege; zumal jede Privention ins Leere gehe, da die Téter ja gemeinhin aus
den Durchschnittszonen der Gesellschaft stammten und nicht von deren
Rindern (2010: 68f.). Die soziale Stérung, die von solchen Ereignissen ei-
ner extremen, das gesellschaftliche Normalititssoll radikal tiberschreitenden
Gewalt ausgeht, ist nicht situativ definiert, sondern negiert zunichst ein-
mal ganz basal die Moglichkeit von Vergesellschaftung. Indem nimlich diese
Taten die Verbindlichkeit des sozialen Bandes durchtrennen, stehen all die
Selbstverstindlichkeiten zur Disposition, auf die soziale Individuen in ihren
Alltagspraktiken vertrauen und von denen aus sie Habituskonzepte, Hand-
lungsweisen und Identititen entwerfen. Fiir Link bezeichnet das den Fall
der sozialen Katastrophe, mit der inmitten des »normalistischen homogenen
und quantitativen Feldes die irreduktible Qualitit, das Heterogene und das
Andere« auftrete (1999: 169).

Schliefflich basiert die Moglichkeit von Gesellschaft auf einem von den
Individuen eingegangenen, im Alltag aber unausgesprochenen Einverstind-
nis mit den strukturellen und normativen Rahmenbedingungen von Gesell-
schaft, das sich dadurch auszeichnet, dass es nicht eigens in jeder Situation
neu kommuniziert werden muss — bestitigt werden immer und notwendig
die »Felder des Normativen [...] und des Normalen« (Link 2013: 33). Viel-
mehr liegt der Wert dieses Einverstindnisses gerade darin, dass es tiber sym-
bolische Kommunikationen aktiviert wird und auf einen jeweils expliziten
Verweis verzichten kann. Denn insbesondere in der Alltagswelt, so Schiitz
und Luckmann, sei dem Einzelnen daran gelegen, »mich routinemiflig in
meinem Handeln orientieren zu kénnen« (2003: 42); zu viel Aushandlungs-
potenzial wiirde diese Abliufe blof§ storen. Nur wenn das gewihrleistet ist,
kann eine in topografischer wie auch in symbolischer Hinsicht so ausge-
dehnte und abstrakte Unternehmung wie eine Gesellschaft langfristig gelin-



EINLEITUNG 17

gen und die an ihr beteiligten Individuen unter Beriicksichtigung von deren
fortbestehender Handlungsmichtigkeit in ihre Strukcuren und Abliufe inte-
grieren. Vor diesem Hintergrund wird klar, wie wichtig es ist, die Taten und
Ereignisse einer das Normalitdtssoll tiberschreitenden, extremen Gewalt in
den Rahmen der legitimen gesellschaftlichen Ordnung zuriickzuholen. Sol-
che Taten, unter denen Amokliufe zu den prominent akzentuierten Fillen
gehoren, sprengen den Rahmen gesellschaftlicher Routinen nicht nur nach-
haltig auf, sondern stellen deren Legitimitit im Ganzen zur Disposition. Was
die Gesellschaft insgesamt angeht, ist beim Amoklauf deshalb nicht die Tat
selbst so ausgesprochen interessant, die gleichwohl ein schreckliches Verbre-
chen bleibt, sondern vielmehr die nach dem Eintreten der extremen Gewalt-
handlung verstirkt beobachtbaren sozialen Praktiken mit dem Ziel einer Re-
Integration der jeweiligen Taten in den allgemeinen Ordnungsmodus.

Aus gesellschaftlicher Perspektive als extrem wahrgenommene Gewalt-
taten fordern also die Bindekrifte einer Gesellschaft massiv heraus. Sie ver-
deutlichen deren begrenzte Reichweite hinsichtlich der Durchsetzung der in
ihr tiblicherweise anerkannten Ordnungsmuster. Damit zeigen sie zugleich
die normativen wie institutionellen Grenzen von Vergesellschaftung auf, die
sich als gar nicht selbstverstindlich erweisen. Wie wichtig es trotzdem ist,
dass eine Gesellschaft genau diese Selbstverstindlichkeit vermittelt, hat Ar-
nold Gehlen betont: »Das Gefiihl, dass der soziale Zusammenhang stabili-
siert und geordnet ist, wird von der Daseinssicherheit gefordert und bedarf
der objektiven, sichtbaren Auf8enstiitzung« (1986: 52). Laut Gehlen gelingt
dies iiber die Routinisierung und »Virtualisierung« von Fertigkeiten und
Wissensbestinden in dem, was er die »Hintergrundserfiillung« nennt, der
Ablagerung jederzeit abrufbarer Kompetenzen im Individuum und der un-
bewussten Aneignung von Routinen und Abliufen (ebd.: 50ff.). Die Riskanz
dieser zunichst einmal Stabilitit und Kontinuitdt gewihrleistenden Routi-
nen besteht darin, dass durch sie die soziale Wirklichkeit tatsichlich als etwas
fraglos Gegebenes erscheint, etwas, das kaum gestort werden kann. Routine
sorgt im Umkehrschluss auch dafiir, dass Risikobewusstsein abnimmt. Erst
mit dem Einbruch von Ereignissen in die Gesellschaft, die jede Normalitits-
erwartung durchkreuzen, wie etwa Formen extremer Gewalt, wird wieder
klar, dass solche Grenzen und die dariiber institutionalisierten gesellschaftli-
chen Ubereinkiinfte mithsam durchgesetzt, immer vor einem je spezifischen
zeitgeschichtlichen und kulturellen Hintergrund konstruiert und natiirlich
absolut kontingent sind. Damit negiert extreme Gewalt die immanenten
Bindekrifte der Gesellschaft, wie sie sich iiber Konventionen, Werte, Nor-



18 »DIE UNFASSBARE TAT«

men und Identititen ergeben. Indem extreme Gewalt fiir eine radikale Miss-
achtung des sozialen Zusammenbhalts, insbesondere aber der Integritit des
Anderen und jeder ethischen Grenzziechung steht, provoziert sie den Fortbe-
stand des gesellschaftlichen Zusammenhalts massiv. Dennoch, oder vielmehr
genau deshalb, ldsst sich auch der an solche Taten anschliefSende Versuch be-
obachten, das soziale Band, das der Gewalttiter zunichst durchtrennt hat, in
vielfiltigen Vergemeinschaftungsformen umso stirker neu zu weben.

Und es lisst sich beobachten, wie gerade das Unerklirliche an der ex-
tremen Gewalt die gesellschaftliche Deutungsmaschinerie anwirft, wie das
Unsagbare Diskurse und Narrationen hervorbringt und wie der tiber die
Traumatisierungserfahrung solcher Gewalt ausgelosten sozialen Erosion mit
mannigfaltigen Mechanismen zur Re-Integration der infrage stehenden Ta-
ten begegnet wird. In dieser Situation der Konfrontation mit einer Hand-
lung, die strukturell und normativ schlicht nicht vorgesehen ist, wird das
Unfassbare zu einem eigenstindigen Topos zur Erfassung einer als neu emp-
fundenen Realitit. Ein Verbrechen wie den Amok als »unfassbar« zu be-
zeichnen, was hiufig geschieht, entspricht einem ersten Ansatz zu dessen
Klassifizierung. Indem die Gewalt als »unfassbar« beschrieben wird, wird sie
zumindest bezeichnet und innerhalb der sprachlichen Welt des Sozialen als
anwesend markiert. Von dieser Markierung als nicht fassbar hin zum Ver-
such einer nachholenden Wiedereingliederung dieser Gewalt in das soziale
Diskursuniversum ist es dann nur noch ein weiterer Schrice. Halbwegs lako-
nisch fasst denn auch die Nachrichtenseite Spiege/ Online wenige Tage nach
dem Amoklauf von Winnenden zusammen: »Unfassbar ist das Wort des Ta-
ges« (SPOnline: 11.3.2009a). In der Tat sind die groffen Affekte, die attri-
buthaft eine Krisensituation der Person ganz genauso wie der Gesellschaft
anzeigen, die bevorzugten rhetorischen Instrumente. So formuliert Bundes-
kanzlerin Angela Merkel (CDU) prignant: »Es ist unfassbar.« Zuvor wird
sie bereits mit den Worten zitiert, »wie alle Menschen« sei auch sie »bestiirzt
und fassungslos« (ebd.). Auflenminister Frank-Walter Steinmeier (SPD) ver-
weist auf das Versagen der Sprache »in solch einer Stunde« und Guido Wes-
terwelle (FDP) gibt an, er sei »schockiert und erschiittert« (ebd.). Formulie-
rungen wie diese verleihen der Passivitit Ausdruck, die die extreme Gewalt
des Amok den gesellschaftlichen Akteuren oktroyiert, indem sie so einfach
wie brachial mit allem bricht, was die lebensweltliche Realitit der Einzelnen
und der Gesellschaft zu garantieren scheint. Mit der Zerschlagung von Nor-
malitit muss zwangsliufig auch das Vertrauen in die Gesellschaft enttiuscht
werden, die nicht in der Lage ist, die mit dieser Normalitit einhergehen-



EINLEITUNG 19

de Sicherheit zu gewihrleisten. Jan Philipp Reemtsma weist daher véllig zu
Recht darauf hin, es gebe »eine gewisse emotionale (und im Gefolge intel-
lektuelle) Scheue, solche Formen extremer Gewalt »iiberhaupt als existent
[...] wahrzunehmen« (2009: 117). Entsprechend fillt die Reaktion auf ei-
nen derart radikal vollzogenen Gewalteinbruch zunichst auch einigermaflen
hilflos aus. Demgegeniiber liege der »Sinn der Gewalt, wie Karl Otto Hon-
drich akzentuiert, gerade darin, ein »Lebenszeichen freien Waltens, freier
Ge-walt in einer ansonsten ver-walteten Welt zu setzen« (2002). Die Gewalt
des Amok zeigt auch die Arbitraritdt der gesellschaftlichen Ordnung auf.
Eine als Reaktion auf den Erfurter Amoklauf 2002 herausgegebene Pres-
semitteilung der Bundesvorsitzenden von Biindnis 90/Die Griinen, Claudia
Roth und Fritz Kuhn, erfasst dieses Verhiltnis mit grof$er Prizision. Dort
heif3t es: »Wir sind entsetzt {iber die unfassbare Tat des Amokliufers in Er-
furt. In diesen Stunden der tiefen Trauer ist unser ganzes Mitgefiihl bei den
Angehérigen und Freundinnen und Freunden« (Biindnis 90/Die Griinen:
Pressedienst Nr. 53/02). An einer Formulierung wie dieser wird deutlich:
Die Trauer ist nicht nur eine Floskel, die die Pietdt gebietet; sie erdffnet auch
einen Moglichkeitsraum der Reaktion und des Handelns inmitten der Sto-
rung von Sicherheit, Normalitit und sozialem Vertrauen, denn die Trauer
stellt diese Normalitit gewissermaflen wieder her, indem sie einen Raum
schafft, der im AufSerordentlichen strikt nach den Mustern funktioniert, die
gerade empfindlich gestért wurden. Die »unfassbare Tat« hingegen, die hier
wohl tatsichlich ihre Erstformulierung in Reaktion auf einen Akt extremer
Gewalt in Deutschland erfihre, bleibt in sich ambivalent bis antagonistisch —
sie ist zwar real, aber sie bleibt behaftet mit dem Ruch des Irrealen und ei-
gentlich Unméglichen. Taten wie diese haben keinen epistemischen Hin-
terhof mehr, unter keinen Umstinden lassen sie sich auf selbstverstindliche
Art nachvollziehen. Diese Schwierigkeit macht sie unfassbar. Was in dieser
Hinsichr als »unfassbar« gilt, ist wiederum abhingig von der spezifischen his-
torischen und sozialen Situation, in der eine bestimmte Handlung vollzogen
wird. Sieben Jahre spiter, anlisslich des Amoklaufs von Winnenden, lanciert
der Bundesvorstand von Biindnis 90/Die Griinen wiederum eine Pressemit-
teilung der Vorsitzenden, Claudia Roth und Cem Ozdemir. Erneut gilt die
Emphase ab dem zweiten Satz der Trauer um die Opfer und dem Mitgefiihl
fur deren Angehérige; hier scheint unterdessen ein Muster eingeiibt und ab-
rufbereit. Der erste Satz jedoch, der unmittelbar auf die Gewalttat reagiert,
erscheint in abgewandelter Form und verwendet nicht die Formel des Un-
fassbaren. Vielmehr zeigen sich die Parteivorsitzenden »entsetzt und tief be-



20 »DIE UNFASSBARE TAT«

troffen iiber den furchtbaren Amoklauf« (Biindnis 90/Die Griinen: Presse-
dienst Nr. 034/09). Partiell ist der Amoklauf, so scheint es, damit bereits
eingesickert in den Méglichkeitshorizont an Gefihrdungslagen des Sozialen.

Das Entsetzen, die Betroffenheit sind ethische Reaktionen der Abwehr,
die auf die Ebene von Affekten tibersetzt werden. Das Unvermégen zu ver-
stehen, das Unfassbare also, ist nicht einmal dazu in der Lage, weil ihm das
auch dafiir erforderliche Konzept einer Realitit fehlt, in der es solche Situa-
tionen {berhaupt gibe, auf die dann zu reagieren wire. Am Folgetag gibt
sich der Parteivorstand in einer weiteren Pressemitteilung noch niichterner,
anerkennt zwar die »Grenzen des Verstehens«, die »Taten wie die in Win-
nenden« aufzeigen wiirden, betont dann aber, wichtig sei jetzt insbesondere,
»die genauen Umstinde der Tat und ihrer furchtbaren Folgen aufzukliren«
(Biindnis 90/Die Griinen: Pressedienst Nr. 036/09). Hier wird, gegen den
Extremismus des Unverstehens, wieder Handlungsmacht gegeniiber dem ra-
dikalen Bruch mit allen kalkulierbaren Fahrnissen sozialer Realitit behaup-
tet. Der heftige Wille zur Aufklirung entspricht dem Willen zur Einhegung
des Ausmafles der Storungsintensitit. Der Amok darf als Akt der Dekom-
position verstanden werden, der als »Denormalisierung« einen Normalitéts-
verlust anzeigt. Der Effekt eines solchen Ereignisses ist dann mindestens
zunichst soziale Instabilitdt und, wie Link formuliert, »Denormalisierungs-
angst oder Angst, aus der Normalitit zu fallen« (2013: 62). Insofern fordern
Handlungen extremer Gewalt sozialwissenschaftliche Forschung in doppel-
ter Weise: Einmal miissen perspektivisch soziale Praktiken und politische
Techniken gefunden werden, die extremer Gewalt entgegenwirken; hierzu
liegen zahlreiche Untersuchungen vor. Zum anderen aber muss diese Ge-
walt empirisch und theoretisch in die Rahmensetzungen der Gesellschaft
der Gegenwart eingeordnet werden; hier fehlt es bislang noch erkennbar an
Beitrdgen.

Um diese Re-Integration zu erreichen, bedarf es massiver Anstrengun-
gen zur Normalisierung extremer Ereignisse, die die Rahmensetzungen ge-
sellschaftlicher Normalitit in radikaler Weise iiberschritten haben, die de-
ren Kontext an Normalitit aufsprengen und gesellschaftlich traumatisierend
wirken. Per definitionem kommt aufSerdem erschwerend hinzu, dass die In-
tegration extremer Gewalt in die Praktiken gesellschaftlicher Routinen nur
riickblickend méglich ist. Denn Voraussetzung fur diese gesellschaftliche Si-
tuation ist ja, dass eine Gesellschaft die Erfahrung eines Aufsprengens ih-
rer Ordnungsparameter gemacht hat. Amokartige Taten zeichnen sich im
Moment ihres Eintretens in die gesellschaftliche Realitit dadurch aus, dass



	_GoBack1
	_GoBack2
	_GoBack3
	_GoBack4
	_GoBack5
	_GoBack6
	_GoBack7
	_GoBack8
	_GoBack9
	_GoBack10
	_GoBack11
	_GoBack12
	1.	Einleitung
	2.	Amok: Begriffsgeschichte
	3.	Methode
	Exkurs: Mediengesellschaft
	4.	Zur Vergesellschaftung von Gewalt
	Exkurs: Extreme Gewalt
	5.	Der Amoklauf als eine Form extremer Gewalt
	Exkurs: Gesellschaft und Angst
	6.	Gesellschaftliche Normalität, Narration, Amoklauf
	7.	Fallanalysen: Gesellschaftlicher Umgang mit Amokläufen
	8.	Gesellschaft und Amoklauf
	9.	Fazit
	Literatur
	Leere Seite

