Meron Mendel, Astrid Messerschmidt (Hg.)

FRAGILER KONSENS

Antisemitismuskritische Bildung
in der Migrationsgesellschaft

campus







Fragiler Konsens



Dr. Meron Mendel ist Direktor der Bildungsstitte Anne Frank. Dr. Astrid Messer-
schmidt ist Professorin fiir Erziehungswissenschaft an der Universitit Wuppertal.



Meron Mendel, Astrid Messerschmidt (Hg.)

Fragiler Konsens

Antisemitismuskritische Bildung
in der Migrationsgesellschaft

Unter Mitarbeit von Tom David Uhlig

Campus Verlag
Frankfurt/New York



Dieser Band versammelt unter anderem Beitriige der Blickwinkel-Tagungen
von 2014 bis 2016, einer Veranstaltungsreihe der

anne frank

bildungsstitte

gefordert durch

ERINNERUNG
‘ VERANTWORTUNG
ZUKUNFT

in Kooperation mit

PADAGOGISCHES ZENTRUMFFM

FRITZ BAUER INSTITUT & JUDISCHES MUSEUM FRANKFURT

ZIA.....

Antisemitismusforschung

ISBN 978-3-593-50781-1 Print
ISBN 978-3-593-43715-6 E-Book (PDF)
ISBN 978-3-593-43784-2 E-Book (EPUB)

Das Werk einschliefSlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschiitzt. Jede Verwertung ist ohne
Zustimmung des Verlags unzulissig. Das gilt insbesondere fiir Vervielfiltigungen, Ubersetzungen,
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.

Trotz sorgfiltiger inhaltlicher Kontrolle iibernehmen wir keine Haftung fiir die Inhalte externer
Links. Fiir den Inhalt der verlinkten Seiten sind ausschliefSlich deren Betreiber verantwortlich.
Copyright © 2017 Campus Verlag GmbH, Frankfurt am Main

Umschlaggestaltung: Campus Verlag GmbH, Frankfurt am Main

Satz: publish4you, Bad Tennstedt

Gesetzt aus der Garamond

Druck und Bindung: Beltz Bad Langensalza GmbH

Printed in Germany

www.campus.de



Inhalt

GrulSWort . . oot e e
Andreas Eberhardt

Einleitung. ........ . o
Meron Mendel und Astrid Messerschmidt

I. Kommunikationsbezogene Antisemitismuskritik

(Un-)Ausgesprochen: Antisemitische Artikulationen
in der Alltagskommunikation. . .................. .. ...,
Sebastian Winter

Die Bedeutung von Kommunikation im Umgang
mit Antisemitismus am Beispiel der offenen Jugendarbeit . . . .
Heike Radvan

II. Antisemitismuskritik im Kontext von Rassismus

Gleichzeitigkeiten: Antimuslimischer Rassismus

und islamisierter Antisemitismus — Anforderungen

an die Bildungsarbeit . . ... o o oo
Saba-Nur Cheema

Inter-generationelle Narrative muslimischer Jugendlicher. . . . .
Anke Schu

Verzwickte Verbindungen: Eine postkoloniale Perspektive
auf Biindnispolitik nach 1989 und heute . . . ..............
Jihan Jasmin Dean

11

27

43

61

77



InHALT

II1.

IV.

Antisemitismuskritik im Kontext von Erinnern,
Gedenken und Religion

Die nationalsozialistischen Massenverbrechen sind bei den
Deutschen gut aufgehoben — Selbstbilder erfolgreich geleisteter
Aufarbeitung in der Bundesrepublik nach 1990 und das
Unbehagen an der Erinnerungskultur. . ... ................
Matthias Heyl

Verena Haug

Antisemitismuskritik in Kirche und Theologie heute . . ... ...

Christian Staffa

Erinnerung und Geschichtsbewusstsein in der Migrations-
gesellschaft: Eine Momentaufnahme . ...................
Elke Gryglewski

Psychosoziale und gesellschaftstheoretische
Antisemitismuskritik

Schuldabwehr-Antisemitismus als Herausforderung
fur die Pidagogik gegen Judenfeindschaft. ................
Olaf Kistenmacher

Natiirliche Feind*innen: Uber die Verschrinkungen
von Sexismus und Antisemitismus . . .. ...... .. ...

Eva Berendsen, Jdnos Erkens und Tom David Uhlig

Challenging Postcolonial: Antisemitismuskritische Perspektiven
auf postkoloniale Theorie. . ............. . ... . .. ...
Meron Mendel und Tom David Uhlig

Biografisch geprigte Perspektiven auf Antisemitismus . ... ...
Marina Chernivsky

133

155

171

187

203

223

249

269



INHALT 7

»Ein total besiegtes Volk«: Tiefenhermeneutische Uberlegungen
zum Komplex »Geschichte, volkischer Nationalismus
und Antisemitismus« im Rechtspopulismus . . ............. 281

Jan Lohl

Autorinnen und Autoren ... ... 305






Grufdwort

Andreas Eberhardt

Wir leben in herausfordernden Zeiten. In gesellschaftlichen Debatten, in Talk-
shows, auf Schulhéfen, selbst in politischen Diskursen sind wieder Téne zu
héren, die wir lingst tiberwunden glaubten. Antisemitismus, in der Bundes-
republik lange Zeit nur verdeckt zutage getreten, dufert sich in alten und neu-
en Formen. Die Tagungsreihe Blickwinkel und der daraus hervorgegangene
vorliegende Sammelband »Fragiler Konsens. Antisemitismuskritische Bildung
in der Migrationsgesellschaft« zeigt Beispiele zum Aufbau kluger Gegenstrate-
gien auf: Durch die Tagungsreihe werden Riume fiir Austausch und Vernet-
zung geboten, hier kénnen Bildungsansitze diskutiert und Ideen weiterent-
wickelt werden. Die Tagungsreihe stellte von 2011 bis 2017, bei den bisherigen
acht Tagungen in Betlin, Frankfurt/Main, Jena, Kassel, Kéln und Niirnberg,
sowohl Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftlern, Bildungsexpertinnen
und -experten als auch Pidagoginnen und Pidagogen, Akteurinnen und Ak-
teuren aus Stadtteilarbeit, Mediation und Beratung einen kontinuierlichen
Rahmen fiir fachlichen und kollegialen Austausch bereit. Die praxisgesittigte
Multiperspektivitdt wurde stetig erweitert durch einen Blick tiber die deut-
schen Debatten hinaus auf internationale Diskurse und Entwicklungen. Die
Blickwinkel von Wissenschaft und Praxis trafen aufeinander: Einsichten aus
der Wissenschaft wurden in ihrer Bedeutung fiir die Praxis diskutiert und um-
gekehrt der Beitrag der bildungspraktischen Arbeit fiir die akademische For-
schung erortert. Alle Tagungsberichte und mehr stehen auf der Webseite der
Stiftung »Erinnerung, Verantwortung und Zukunft« (EVZ) zur Verfiigung.
Der vorliegende Band vereint ausgewihlte Beitrige der Blickwinkeltagun-
gen 2014 bis 2016. Diverse Themenfelder aus den Tagungen »Antisemitismus
und Rassismus: Verflechtungen?« (2014), »Religion: Diskurse — Reflexio-
nen — Bildungsansitze« (2015) und »Kommunikation: Latenzen — Projek-
tionen — Handlungsfelder« (2016) werden hier miteinander in Bezichung
gesetzt. So wird ein addquates Problemverstindnis von Antisemitismus als
eigenstindiges Phinomen in Bildung und Intervention darzustellen ver-
sucht, dessen Entwicklung gleichwohl in verschiedenen diskriminierenden



10 GRUSSWORT

und exkludierenden Kontexten geschieht. Das Buch reagiert auf eine tages-
politisch aktuelle Problemkonstellation: die Vermittlung antisemitismus-
kritischer Werte in der Migrationsgesellschaft. Es werden Fragen nach der
Dynamik zwischen dem éffentlichen antisemitismuskritischen Konsens im
postnationalistischen Deutschland und dem Weiterbestehen von privaten
oder strukturellen antisemitischen Ressentiments erortert. Ebenso wird den
Wechselwirkungen, die heute zwischen Antisemitismus und Rassismus in
Deutschland bestehen, und der Gefahr der Projektion des fortwihrenden
Antisemitismus in der sogenannten Mehrheitsgesellschaft auf die Minder-
heit der nach Deutschland Migrierten nachgegangen.

Ein wichtiges Element von gesamtgesellschaftlichem Zusammenhalt ist
ein verbindendes historisches Narrativ als einer gemeinsamen Erzihlung, die
Raum fiir individuelle Geschichten und Erfahrungen lisst. Eine Erzihlung,
die integrativ ist, die die Méglichkeit des Einwebens individueller Erfahrun-
gen und ethnischer, religioser, geschlechtsbasierter und weiterer Identitdten
ermdglicht. Daher fragt dieser Sammelband auch, wie sich die erinnerungs-
politische Debatte und das Gedenken an den Holocaust in der Migrations-
gesellschaft weiter stirken lisst. Eine zeitgemifle Erinnerungskultur in einer
immer diverser werdenden Gesellschaft bedeutet die Befassung mit einem
Hauptnarrativ, das fiir die bundesdeutsche Gesellschaft nicht nur wesentli-
cher Teil ihrer kollektiven Identitit ist, sondern vielfach ihre heutige Ausfor-
mung sehr direkt bestimmt hat und auch weiter bestimmen wird. Es braucht
zudem den Austausch vielfiltiger kollektiver Erzihlungen und Erinnerungen
ganz unterschiedlicher gesellschaftlicher Gruppen. Diese Erzihlungen und
Erinnerungen sind manchmal harmonisch, oftmals aber auch konkurrierend
und nicht selten konflikthaft. Aber aus ihrer Kenntnis und der Auseinander-
setzung mit ihnen wichst ein gemeinsames Ganzes.

Den Herausgeberinnen und Herausgebern, allen beteiligten Autorinnen
und Autoren, den ehemaligen wie aktuellen Kooperationspartnerinnen und
Kooperationspartnern, der Kreuzberger Initiative gegen Antisemitismus, der
Bildungsstitte Anne Frank, dem Zentrum fiir Antisemitismusforschung so-
wie dem Fritz Bauer Institut gilt ein herzlicher Dank. Die vorliegende Pu-
blikation soll eine Quelle der Inspiration und ein Tiiroffner in neue Denk-
riume sein. Ich wiinsche Thnen eine anregende Lektiire.

Andyeas Eberhardr
Vorstandsvorsitzender der Stiftung »Erinnerung,
Verantwortung und Zukunft« (EVZ)



Einleitung

Meron Mendel und Astrid Messerschmidt

Fast jede Auseinandersetzung mit Antisemitismus geht den Umweg einer
Ausschliefung. Antisemitismus gilt in der deutschen Gegenwart als unmog-
lich, seine Artikulation als abwegig, weil sie einen gesellschaftlichen Kon-
sens verletzt. Antisemitismus transportiert die Aura des Verbots, das gar
nicht ausgesprochen werden muss, um den Konsens der Distanzierung zu
reproduzieren. Theodor W. Adorno (1977 [1962]) bezeichnete es als einen
»wesentlichen Trick von Antisemiten heute: sich als Verfolgte darzustellen«
(ebd.: 363), sich zu gebirden, als wiirde die 6ffentliche Meinung antisemi-
tische Auflerungen unméglich machen. Das Geriicht, das indirekte Adres-
sieren, »die nicht ganz offen zutage liegende Meinung war von jeher das
Medium, in dem soziale Unzufriedenheiten der verschiedensten Art, die in
einer gesellschaftlichen Ordnung sich nicht ans Licht trauen, sich regenc
(ebd.). Die gegenwirtige Reserviertheit gegentiber der Demokratie und ih-
ren Medien, wie sie in rechtspopulistischen Bewegungen gedufSert wird, die
sich selbst »das Volk« nennen, basiert auf einer Selbststilisierung als Op-
fer einer tibermichtigen Instanz, die »Wahrheiten« unterdriicke. Dabei ist
die Selbstbezeichnung als »Volk« nationalistisch reprisentiert — sie wurde
in der deutschen Geschichte im Herbst 1989 nur sehr kurz von einer basis-
demokratischen Bewegung fiir sich reklamiert, bevor sie sehr schnell wieder
als nationale Gemeinschaft beansprucht worden ist. Die imaginierte Macht,
die dieses stilisierte Volk unterdriickt, kann verschieden identifiziert werden.
Zur Verfiigung steht vor dem Hintergrund einer langen Geschichte der Ab-
grenzung und Ausgrenzung, des Fremdmachens und des Vernichtungswun-
sches die projektive Figur des Juden.

Als Merkmale des modernen Antisemitismus fasst Klaus Holz die Un-
terscheidung von Gemeinschaft und Gesellschaft sowie eine Personifikation
von Macht in den Juden. Nach wie vor bildet ein nationalistisches Weltbild
die Leitideologie des Antisemitismus, weshalb Holz (2001) vom »nationalen
Antisemitismus« spricht. Jede national-identitire Besetzung des gesellschaft-



12 MEeRON MENDEL UND ASTRID MESSERSCHMIDT

lichen Innenraums erinnert an die politische Grundierung des Antisemi-
tismus und sollte entsprechend ernst genommen und eingeordnet werden.
Adorno pladiert 1962 fiir eine radikale Argumentation gegen Antisemitis-
mus, indem er sich gegen jede abstammungsbezogene, identifizierende Be-
trachtung von »Bevolkerungsgruppen« wendet, weil das in der Demokratie
»das Prinzip der Gleichheit verletzt« (Adorno 1977 [1962]: 363). Antisemi-
tismusanalyse bietet den systematischen Rahmen, um die Strukeur dieser
Verletzung nachzuzeichnen, zu ergriinden und ihre Akcualitit in der Gegen-
wart zu erkennen.

Im Kontext der Migrationsgesellschaft wird das von Adorno postulier-
te und von jeder Demokratie beanspruchte Prinzip der Gleichheit verletzt,
wenn aus der Gesellschaft der Gleichen Gruppen identifizierend ausgeson-
dert werden, um sie als Nichtzugehorige zu positionieren. So impliziert etwa
die bis heute geldufige Dichotomisierung zwischen »Juden« und »Deut-
schen, dass erstere aus der Gruppe der letzteren ausgeschlossen werden
und als nicht-deutsch gelten. Zu beobachten sind derartige Verletzungen
des Gleichheitsprinzips gegenwirtig auch in den ausgrenzenden Sichtweisen
auf Bevolkerungsteile, die als muslimisch oder arabisch adressiert werden.
Sie werden vor allem in zwei Hinsichten erkennbar gemacht: Zum einen er-
scheinen sie als unmodern und erziehungsbediirftig fiir die Anspriiche des
demokratischen Staates. Zum anderen wirken sie gefihrlich, kriminell und
nicht auf der Hohe des Geschichtsaufarbeitungskonsenses. Die kulturelle
Leistung der sich als national zugehorig betrachtenden Mehrheitsgesellschaft
scheint erfolgreich erbracht worden und in die Zielgerade eines demokrati-
schen Selbstverstindnisses eingelaufen zu sein. Deren eigene negative Ge-
schichte von Verbrechen gegen die Menschlichkeit, von der Verfolgung und
Ermordung der europiischen Jiidinnen und Juden, wird in einer Geste der
Umbkehrung zu einer Erfolgsgeschichte geleisteter Aufarbeitung und ange-
messenen Gedenkens umgedeutet und mit positiven Vorzeichen angeeignet.
In diesem Selbstbild einer erfolgreichen Demokratie ist kein Platz fiir Anti-
semitismus, was in der politischen Offentlichkeit auch immer wieder betont
wird. Doch wissen alle, die das zu Recht fordern und geradezu beschworen,
dass dieser Platz sehr wohl vorhanden ist und auf unterschiedliche Weise ein-
genommen wird. Es geniigt, den Verlauf 6ffentlicher Diskussionen etwa um
das Gedicht von Giinther Grass »Was gesagt werden muss« von 2012 oder
um Auflerungen Jakob Augsteins iiber Israel zur Kenntnis zu nehmen, um
eine Kluft festzustellen zwischen der ostentativ beanspruchten nicht anti-
semitischen Haltung von Offentlichkeit und Politik auf der einen und weit



EmNLEITUNG 13

verbreiteten Ressentiments auf der anderen Seite, die mit besonderer Vehe-
menz in Leser_innenkommentaren und den sozialen Medien kursieren. Der
Konsens, Antisemitismus aus der Offentlichkeit auszuschlieSen, ist fragil —
eine Fassade, die vieles durchlisst, wovon cher weniges als gegenwirtiger An-
tisemitismus erkannt und benannt wird.

Unter anderem haben die Verbreitung von Verschwérungstheorien nach
09/11, die gewalttdtigen Demonstrationen in deutschen Grofistidten wih-
rend der Gazakriege sowie die steigende Beliebtheit von verkiirzter Kapi-
talismuskritik nach der Finanzkrise dazu gefithre, dass etwa seit Mitte der
2000er Jahre das Thema Antisemitismus wieder stirker als eigenstandiger
Gegenstand in der auflerschulischen Bildungsarbeit vorkommt (vgl. Rabi-
novici u.a. 2004; Schiuble 2013: 12).

Die Thematisierung von Antisemitismus in der Bildungsarbeit steht im
Zusammenhang mit einer kritischen Bearbeitung ausgrenzender und abwer-
tender Unterscheidungspraktiken, die gesellschaftliche Zugehérigkeitsord-
nungen regulieren (vgl. Chernivsky 2011). In den letzten Jahren sind zu-
nehmend selbstreflexive und multiperspektivische Ansitze entstanden. Zum
einen wird damit die Auseinandersetzung der professionellen Akteur_innen'
mit ihren Perspektiven auf Antisemitismus verstirke. Zum anderen wird ver-
sucht, die sozial heterogenen Beziehungen der Teilnehmenden zur Thematik
aufzugreifen. Dem liegt die Einsicht zugrunde, dass Antisemitismus in der
Mitte der Gesellschaft verankert ist und aus ganz unterschiedlichen sozialen
Positionierungen heraus benutzt und artikuliert wird. Neben der Wissens-
vermittlung {iber Geschichte, Ideologie und Ausdrucksformen geht es fiir
eine antisemitismuskritische Bildungsarbeit um die Funktionen des Anti-
semitismus, die seine Langlebigkeit und Flexibilitit ausmachen. So erfiillen
diverse Ausdrucksformen des sekundiren Antisemitismus eine Funktion der
moralischen Selbstentlastung in der postnationalsozialistischen Gesellschaft
tiber den Weg der Entlarvung eines tibermichtigen Gegners. Die Redukti-
on von Komplexitit mittels Identifizierung einer Verursacherfigur und Per-
sonalisierung durch die Benennung einer konkreten Triger_innengruppe fiir

1 Der Einsicht folgend, dass mit sprachlichen Strukturen auch Diskriminierungen re-
produziert werden konnen, wird in diesem Band gegendert. Da fiir eine méglichst in-
klusive wie prizise Schreibweise hiufig nicht eine einzige Regelung infrage kommt und
Sprachkritik sich in Verbindung mit (queer-)feministischen Diskursen stets in Bewe-
gung befindet, iiberlassen wir es den Autor*innen, welche Variante sie fiir ihre Texte
favorisieren.



14 MEeRON MENDEL UND ASTRID MESSERSCHMIDT

globale Probleme bietet einfache Erklirungen fiir die komplexe Wirklichkeit
der globalisierten, postindustriellen Gesellschaft.

Eine antisemitismuskritische Padagogik will spezifische Ausdrucksformen
von Antisemitismus, ihre Funktion und Argumentationslinien benennen, um
ihnen entgegenzuwirken. Zugleich beansprucht sie, nicht zuschreibend oder
kulturalisierend zu arbeiten. Unter diesen beiden Primissen stellt sie die The-
matisierung und der Umgang mit Antisemitismus unter Muslim_innen ge-
genwirtig vor ein Dilemma. Zum einen wird aus der oben beschriebenen
Endastungsstrategie der Mehrheitsgesellschaft deutlich, dass cine zielgrup-
penspezifische padagogische Arbeit gegen Antisemitismus mit und fir Mus-
lim_innen die Gefahr birgt, die gesamte Gruppe unter Generalverdacht zu
stellen. Zum anderen scheint Antisemitismus unter Muslim_innen eigenstin-
dige und differenzierte Eigenschaften entwickelt zu haben, die eigener For-
men der pidagogischen Intervention bediirfen. Die Vehemenz der antisemi-
tischen Artikulationen im 6ffentlichen Raum besonders wihrend des zweiten
Gazakrieges im Sommer 2014, die offen ausgetragenen Konflikte zwischen
Vertreter_innen von Islam und Judentum — wie im Fall des Austritts der Jii-
dischen Gemeinde aus dem Frankfurter Rat der Religionen — und die wach-
sende Sorge von Jiidinnen und Juden in Deutschland, die hierzulande eine
Entwicklung »franzésischer Verhilenisse« beftirchten, machen dies deutlich.

Eine der vornehmlichen Aufgaben intersektional informierter Bildungs-
arbeit besteht vor diesem Hintergrund darin, die Gleichzeitigkeit von (anti-
muslimischem) Rassismus und Antisemitismus zu beachten, das heifdt auch,
den Antisemitismus unter muslimischen Jugendlichen und Erwachsenen in
den Eigenheiten seiner Artikulationsformen zu erkennen und auf diesen auf-
merksam zu machen und dabei gleichzeitig zu berticksichtigen, dass diese so-
zialkonstruierte Gruppe von Rassismen betroffen ist.

Der Wunsch, nicht antisemitisch zu sein, wird von Teilnehmenden wie
pidagogisch Handelnden in diesem Bildungsfeld gemeinsam getragen. Er ist
in erster Linie von einem Distanzierungsbediirfnis gegeniiber der national-
sozialistischen Verbrechensgeschichte motiviert (vgl. Messerschmidt 2010).
Um dieses Bediirfnis ernst zu nehmen und reflektieren zu kénnen, bedarf es
eines Zugangs, der das Problem nicht personalisierend angeht, sondern auf
die Funktionen zu sprechen kommt, die Antisemitismus in der Gegenwart
erfiille. Mit einem Ansatz, der antisemitische Artikulationen in die Land-
schaft von Nationalismus, Geschichtsrevisionismus, Erinnerungsabwehr
und populistischen Welterkldrungen einordnet, kann die gesellschaftliche
Relevanz jenseits personlicher Befindlichkeiten vermittelt werden.



EmNLEITUNG 15

Die Beitrige des Bandes verstehen sich im Kontext der Migrationsgesell-
schaft, die kein neues Phinomen ist, auf die jedoch aufgrund jahrzehntelan-
ger Verleugnung in der deutschen Offentlichkeit ausdriicklich hinzuweisen
ist. Eine migrationsgesellschaftliche Perspektive in der Bildungsarbeit orien-
tiert sich an der Wirklichkeit der Migration als strukturierendes Phinomen
der gegenwirtigen Gesellschaft und der globalen Verhiltnisse. Gleichzeitig
beinhaltet diese Perspektive eine Auseinandersetzung mit diskriminierenden
Praktiken und Strukturen und geht von einem Alltagsrassismus aus, mit dem
diejenigen konfrontiert sind, die zu anderen gemacht werden, weil ihr Aus-
sehen, ihr sprachlicher Akzent oder ihre kulturellen Prakeiken niche als zu-
gehorig zur deutschen Gesellschaft anerkannt werden. Eine grundsitzliche
Anerkennung von Ausgrenzungserfahrungen und von Kimpfen um Zuge-
hérigkeit charakeerisiert eine migrationsgesellschaftliche Bildungsarbeit.

Das Bestreben, sich angesichts der Geschichte und Wirkung des Natio-
nalsozialismus von nationalistischen, abstammungsbezogenen Unterschei-
dungen und Abwertungen zu verabschieden, ist in der Pidagogik teilweise
paradox angeeignet worden in Form der »muldkulcuralistische[n] Aufwer-
tung von > Differenz« (Fava 2015: 268). Immer wieder tauchen in der pidago-
gischen Praxis wie in der Forschung national-identitire Problematisierungen
von Defiziten der Migrant_innen auf, denen der biografische Bezug zur »T4-
ternachfolgeschaft« (ebd.: 234) fehle. Der nicht aufgearbeitete Rassismus holt
die deutsche Migrationsgesellschaft gerade an den Stellen ein, wo sie beson-
ders selbstkritisch zu sein beansprucht, nimlich im Umgang mit Auschwitz.
Auf diese Problemlage antworten die vorliegenden Beitrige mit der Reflexion
der Prozesse des Fremd- und Andersmachens, durch die erst jene Gruppen
hergestellt werden, deren Eigenarten der Geschichtsbeziechungen dann unter-
sucht werden. Die Autor_innen versuchen, von vielfiltigen Zugehorigkeiten
auszugehen und aus der Tatsache der Migration keine Zielgruppenspezifik
abzuleiten, sondern darin eine Gesellschaftsstrukeur zu sehen, die alle angeht.

Die Reserviertheit gegeniiber Eingewanderten und ihren Nachkommen,
die auch noch zwei Generationen nach dem Eintreffen keine fraglose Akzep-
tanz als Gesellschaftsmitglieder erreichen, ist sichtbares Zeichen der Abwehr
jeder inneren gesellschaftlichen Diversitit. Es spiegelt sich darin jene Un-
ertriglichkeit der Ambivalenz, die fiir Zygmunt Bauman (1995) ein grundle-
gendes Problem der Moderne ausmacht. National-kulturelle Regulierungen
von gesellschaftlichen Selbstbildern wirken als »fundamentale Differenzord-
nungen« (Mecheril 2009: 205) und sind Ausdruck einer »exklusiven Logik«
(ebd.), die nur reine Identititen zuldsst und Uneindeutigkeiten ausschliefit.



16 MEeRON MENDEL UND ASTRID MESSERSCHMIDT

In diese Ordnungsmuster sind pidagogische Akteur_innen und Institutio-
nen involviert und konnen ihren institutionalisierten Rassismus nur von in-
nen und mit der Bereitschaft zur Selbstkritik angreifen.

Ein antisemitismuskritischer Ansatz nimmt den Begriff der Kritik fiir
sich selbst in Anspruch und fragt danach, wie Antisemitismus auch dort re-
produziert wird, wo er bekimpft werden soll. Motiviert ist dieser Ansatz
aus der rassismuskritischen Bildungsarbeit, die Rassismus als allgemeines
gesellschaftliches Problem und nicht als personliches Vorurteil betrachtet
und deailliert beschreibt, wie unterschiedlich positionierte Individuen und
Gruppen anderen Zugehorigkeit, Gleichberechtigung und Partizipation ver-
weigern und hierarchische Abgrenzungen von Wir und Nicht-Wir vorneh-
men (vgl. Mecheril/Melter 2010). Rassismuskritik untersucht Ordnungen
der Nichtzugehérigkeit. Im Antisemitismus erscheinen diese Ordnungen in
spezifischen Formen, die an eine lange Geschichte von Geriichten und an
eine jiingere Geschichte der Umdeutungen von Verbrechensgeschichte, Na-
tionenbildung und globalen Konflikten anschliefSen.

Der Band kniipft an die Diskussionen und Erkenntnisse aus der Ta-
gungsreihe »Blickwinkel. Antisemitismuskritisches Forum fiir Bildung und
Wissenschaft« der Bildungsstitte Anne Frank, des Pidagogischen Zentrums
des Fritz Bauer Instituts und des Jiidischen Museums Frankfurt, der Stiftung
»Erinnerung, Verantwortung und Zukunft« und des Zentrums fiir Antise-
mitismusforschung der TU Berlin an. Die interdisziplinire Tagungsreihe be-
leuchtet aktuelle Analysen, diskutiert innovative Bildungsansitze und setzt
diskurskritische Akzente. Die Blickwinkeltagungen in den Jahren 2014 bis
2016 beschiftigten sich mit den Themen Religion, Kommunikation und mit
den Wechselwirkungen von Rassismus und Antisemitismus. Diese Themen
sind auch in dem vorliegenden Band von zentraler Bedeutung, obwohl die-
ser sich nicht als Tagungsdokumentation versteht.

Kommunikationsbezogene Antisemitismuskritik

Ankniipfend an die psychoanalytische Sozialpsychologie fragt Sebastian
Winter nach dem Fortleben des Antisemitismus in seinen aktuellen Erschei-
nungsformen. Der sekundire Antisemitismus und die Israelfeindschaft bie-
ten verbindende Elemente innerhalb von Gruppen, die ansonsten entlang
von Herkunftszuschreibungen viele Trennlinien zwischen sich ziehen. Die
als »Kommunikationslatenz« gefasste Zuriickhaltung im Auflern antisemi-



EmNLEITUNG 17

tischer Ressentiments findet Wege, die weniger latent und weniger zuriick-
haltend sein miissen, weil sie mit Zustimmung rechnen kénnen. Mit Bezug
auf Kants Forderung nach dem Mut, sich seines Verstandes zu bedienen,
fasst Winter das Festhalten am Antisemitismus als einen Mangel an Mut und
als Leidenschaft in der Verehrung der nationalen Eigengruppe. Angstabwehr
und Angstlust sind darin miteinander verwoben. Nicht von ungeféhr ist die
Behauptung einer legitimen Angst zum Vehikel des Verstindnisgewinns im
aktuellen Rechtspopulismus geworden.

Mit der Kommunikationsstrukeur padagogischer Interaktionen in der
offenen Jugendarbeit setzt sich Heike Radvan auseinander und stelle Ergeb-
nisse einer rekonstruktiven Studie zu pidagogischem Handeln im Umgang
mit Antisemitismus vor. Durch die interpretative Auswertung der leitfaden-
gestiitzten Interviews mit Fachkriften arbeitet sie drei Typen des kommuni-
kativen pidagogischen Umgangs mit Antisemitismus heraus. Sie diskutiert
dabei die Bedeutung symmetrischer oder asymmetrischer Kommunikation
und die relative Wirkungsmacht des Rationalen. Es stellt sich in der Pra-
xis als kompliziert dar, judenfeindliche Auﬁerungen ausschliefSlich inhalt-
lich zu widerlegen. Pidagog_innen erreichen die Jugendlichen nicht, wenn
sie sich auf Faktenwissen beschrinken, lebensgeschichtliche und alltagsprak-
tische Erfahrungen ihrer Zielgruppen jedoch unberiicksichtigt lassen. Dies
schlieft einen soziogenetischen Blick auf die Mehrfachzugehérigkeiten mit
ein. Erst damit wird es moglich, Aussagen infrage zu stellen und alternative
Deutungen anzubieten.

Antisemitismuskritik im Kontext von Rassismus

Ausgehend von der faktischen, gesellschaftlichen Gleichzeitigkeit von anti-
muslimischem Rassismus und islamisiertem Antisemitismus diskutiert Sa-
ba-Nur Cheema, wie in der Bildungsarbeit damit umzugehen ist. Sie schliefSt
sich den Kulturanalysen an, die im islamisierten Antisemitismus Analogien
zum europdischen Antisemitismus feststellen. Beide Muster gehen von ei-
nem exklusiven Wir und von einer statischen bindren Gesellschaftsordnung
aus, die Juden systematisch ausschliefft. Der Begrift des islamisierten Anti-
semitismus macht deutlich, dass dem ein Prozess der Politisierung von Re-
ligion vorausgeht und die antisemitischen Positionen nicht als islamisch auf-
zufassen und zu bezeichnen sind. Der pauschale Antisemitismusverdacht
gegeniiber Muslimen als religios identifizierter Gruppe folgt einer »rassifi-



18 MEeRON MENDEL UND ASTRID MESSERSCHMIDT

zierenden Logik«. Pidagog innen bendtigen ein reflektiertes Wissen tiber
Erfahrungen von Rassismus und Stigmatisierung muslimischer Jugendlicher
und gleichzeitig ein Bewusstsein fiir das Vorhandensein islamisierter anti-
semitischer Einstellungen. Cheema pladiert fiir eine anerkennungspidagogi-
sche, reflexive Haltung mit der doppelten Perspektive von Antisemitismus-
und Rassismuskritik.

Anschlielend beschreibt Anke Schu in der Diskussion empirischer Ergeb-
nisse, wie muslimisch markierte Jugendliche, die von verschiedenen strukeu-
rell-rassistischen und soziobkonomischen Ausschlussmechanismen betroffen
sind, Gefahr laufen, die ihnen zugeschriebenen Strukturkategorien zu tiber-
nehmen und dabei antisemitische Weltdeutungsmuster zu reproduzieren.
Entlang von Interviews bespricht die Autorin die Bedeutung familidrer Er-
innerungsbilder fir die Selbstbehauptung gegen gesellschaftlich vermittelte
Gefiihle von Versagen und fiir die Konstitution einer Identitit. Gegenstand
der antisemitismuskritischen Bildungsarbeit wird dieses familidre Gedicht-
nis, wenn in ihm tradierte pejorative Darstellungen von Juden und insbe-
sondere Israel als vermeintlich einziger Aggressor im Nahen Osten auftreten.

Unter dem Eindruck einer Wiederbelebung des deutschen nationalen
Selbstbewusstseins nach 1989 rekonstruiert Jihan Jasmin Dean die Biindnis-
praktiken rassifizierter Anderer und geht den spezifischen Schwierigkeiten
nach, sich innerhalb dieser Biindnisse gegen Antisemitismus zu positionie-
ren und den Schulterschluss mit Juden und Jiiddinnen zu suchen. Aus einer
Perspektive der Teilhabe an People-of-Color-Riumen stellt sie sich die Frage,
»wie wir gleichzeitig und gleichermafen antisemitismus- und rassismuskri-
tisch sein konnen«. Sie problematisiert die spezifischen Aufnahmeregelun-
gen fiir postsowjetische Juden und Jiidinnen als eine Form exkludierender
Vereinnahmung. Erschwerend fiir die Biindnispolitik zwischen allen, die
von Rassismus und Antisemitismus getroffen werden, ist zudem die im po-
litischen Bewusstsein verbreitete Trennung von Migration und Jiidischsein.
Obwohl jiidische Communities die Erfahrungen von Migration und Exil
prigen, sind sie in der Regel nicht gemeint, wenn von Migrant_innen ge-
sprochen wird. Die Anrufungspraktiken spalten. Die Ausblendung jiidischer
Prisenz stellc Dean sowohl in der deutschen etablierten Gesellschaft wie in
den rassifiziercen Communities fest. Das Integrationsparadigma und Auslin-
dergesetze haben diese Kluft vertieft. Dean erinnert an die Tradition feminis-
tischer Biindniskonferenzen, die versucht haben, sich sowohl gegen Rassis-
mus als auch gegen Antisemitismus auszusprechen, und aus deren Umwegen
und Sackgassen heutige Blindnispartner_innen lernen kénnen.



EmNLEITUNG 19

Antisemitismuskritik im Kontext von Erinnern, Gedenken

und Religion

Die Ambivalenzen zwischen Selbstbestitigung und Selbstkritik in erinne-
rungspolitischen Positionen arbeitet Matthias Heyl heraus und bezieht sich
dafiir auf Stellungnahmen aus Kulturpolitik und Gedenkstittenverwaltung,.
Exemplarisch zeichnet er Linien der Aufarbeitung und Erinnerung nach und
geht auf das immer wieder bekundete »Unbehagen an der Erinnerungskul-
tur« ein. Dieses macht sich an der nationalen Etablierung des Erinnerns fest
und an der Funktionalisierung des Gedenkens fiir das Ansehen Deutsch-
lands im Ausland. Der Konsens ist zum Topos des Dissenses geworden. Heyl
zeigt sich besorgt, dass mit der notwendigen Kritik am Umgang mit der
Erinnerung zugleich eine Distanzierung von derselben einhergeht, die den
alten und neuen Tendenzen in Richtung eines Schlussstriches indirekt zu-
arbeitet. Aus den unterschiedlichen Verlautbarungen werden insbesondere
die Passagen reflektiert, die das Verhiltnis zu den jiidischen Opfern anspre-
chen und sich dabei zwischen Abgrenzungs- und Verschmelzungswiinschen
bewegen, bis hin zu den religidsen Vorstellungen einer Erlosung, in denen
sich auf bizarre Weise die Sehnsucht nach einem Ende der Geschichtsauf-
arbeitung ausdriickt.

In welcher Form Antisemitismus in Gedenkstitten angesprochen wird,
reflektiert Verena Haug anhand einer Gesprichssequenz aus einer mehrtigi-
gen Bildungsveranstaltung in einer KZ-Gedenkstitte. Haug macht deutlich,
dass Antisemitismus thematisch nicht im Fokus der Gedenkstittenpidago-
gik steht, sondern cher indirekt vermittelt wird, weil die Gedenkstitten als
Institutionen ein Staatsverstindnis ausdriicken, das sich vom Antisemitis-
mus abgrenzt. Wie dieser oberflichliche Konsens einen selbstreflexiven Zu-
gang in der Auseinandersetzung mit dem historischen Ort eher blockiert
als befordert, zeigt sie exemplarisch und problematisiert die Tendenz zur
»Belehrungskommunikation«.

Die Wirkungen christlicher Judenfeindschaft auf den sikularen Antise-
mitismus erldutert Christian Staffa anhand theologischer Interpretationen,
die aus dem religiosen Judentum ein Gegenbild zum Christentum gemacht
haben. Die Motive lassen sich in den Entgegensetzungen von »Alt gegen
Neu, Fleisch gegen Geist, Gesetz gegen Gnade, Rache gegen Liebe« zusam-
menfassen. Im christlichen Antijudaismus, der in den modernen Antisemi-
tismus eingeschrieben ist, sicht Staffa die eigene Unsicherheit des Christen-
tums verarbeitet und die Angewiesenheit auf das Judentum abgewehrt. Erst



20 MEeRON MENDEL UND ASTRID MESSERSCHMIDT

nach der Shoah haben sich die christlichen Kirchen mit ihren judenfeind-
lichen Traditionen auseinandergesetzt, was bis in die Gegenwart andauert.
Doch die Erklirungen beider christlicher Kirchen reichen nicht aus, um die
gewaltformige Negativsicht auf das Judentum an der kirchlichen Basis auf-
zuarbeiten. Bekannte Motive aus dem modernen sikularen Antisemitismus
wie die Selbststilisierung als Opfer, die Projektion eigener Aggressivitit und
die Abwehr eines Unterlegenheitsgefiihls haben im Christentum zur Verfes-
tigung antisemitischer Uberzeugungen beigetragen. Theologie und Kirche
haben bisher in der antisemitismuskritischen Bildung keine Rolle gespielt,
wodurch ein wesentlicher Teil der Geschichte und Gegenwart des Antisemi-
tismus ausgeblendet wird.

Vor dem Hintergrund ihrer eigenen Bildungspraxis in der Gedenkstitte
Haus der Wannsee-Konferenz in Berlin setzt sich Elke Gryglewski mit den
Diskrepanzen zwischen medialer Aufmerksamkeit, politischem Diskurs und
subjektiver Wahrnehmung der NS-Geschichte auseinander. Sie kritisiert
eine lineare Fortschrittserzihlung tiber die deutsche Aufarbeitungsgeschich-
te. Diese Darstellung ungebrochener Aufklirung tiber die eigene Verbre-
chensgeschichte trigt mit dazu bei, Eingewanderte als defizitir zu betrach-
ten, wenn es um den Umgang mit dem Holocaust geht. Die reale Vielfalt
von Migrationserfahrungen und die daraus sich ergebenden pluralen Ge-
schichtsbezichungen werden in der Folge eines Selbstbildes gelungener Auf-
arbeitung vernachlissigt. Gryglewski unterstreiche deshalb die Bedeutung
der Selbstreflexion von Pidagog innen im Feld historisch-politischer Bil-
dung. Sie berichtet von einem Mangel an Anerkennungserfahrungen bei vie-
len Jugendlichen und betont die groffe Wirkung einer respektierenden, die
jeweils individuellen Erlebnisse ernst nehmenden Bildungsarbeit.

Psychosoziale und gesellschaftstheoretische
Antisemitismuskritik

Nach den Funktionen eines von Schuldabwehr motivierten Antisemitismus
frage Olaf Kistenmacher und geht auf der Grundlage von Adornos Analy-
sen auf dessen Ausprigungen in Formen des codierten Antisemitismus und
der Titer-Opfer-Umbkehr ein. Die Diskrepanz zwischen 6ffentlicher Tabui-
sierung antisemitischer Auferungen und dennoch artikuliertem Antisemi-
tismus an weniger 6ffentlichen Orten fiihrt in einen psychischen Konflike,
der Schamgefiihle hervorruft. In der Bildungsarbeit eréffnet sich die Chan-



EmNLEITUNG 21

ce, diese zu reflektieren und damit den Neigungen zum Selbstmitleid zu
entkommen. Dabei bietet Kistenmacher Perspektiven an, die Arbeit an der
Schuldabwehr migrationsgesellschaftlich zu kontextualisieren. Anhand der
Ausprigungen linker Militanz und Solidarititsbewegungen erldutert der
Verfasser, welche Formen die Schuldabwehr in Zusammenhingen eines lin-
ken und eines antiisraelischen Antisemitismus annimmt.

Den Verschrinkungen von sexistisch-antifeministischen und antisemi-
tischen Deutungsmustern gehen Eva Berendsen, Jinos Erkens und Tom David
Ublig nach und setzen sich dafiir mit akeuellen Anfeindungen von Femi-
nismus und Genderforschung auseinander. Sie arbeiten Elemente der Ver-
geschlechtlichung des antisemitischen Ressentiments heraus und zeigen, wie
Frauen und Juden zu personifizierten Trigern einer abgewehrten Moderne
gemacht worden sind. Sexismus und Antifeminismus sehen sie in einem re-
gressiven Naturverhiltnis mit Antisemitismus verbunden.

Mit der Frage, was postkoloniale Theorie und Antirassismus anfillig fiir
das antisemitische Ressentiment macht, befassen sich Meron Mendel und
Tom David Uhlig. Entgegen dem mangelnden Austausch zwischen postko-
lonialer Forschung und Antisemitismusforschung erértern sie, warum post-
koloniale Theroretiker_innen oftmals aktuelle Formen von Antisemitismus
ausklammern und sogar in ihrer Argumentation reproduzieren. Dabei dif-
ferenzieren die Autoren verschiedene Facetten der Rassismusforschung und
der postkolonialen Theoriebildung und problematisieren die dominant ge-
wordene Orientalismus-These, die dazu neigt, in der sprachlichen Wissens-
produktion des Westens die Hauptursache fiir soziale und wirtschaftliche
Probleme in den arabischen Lindern zu sehen. Den damit einhergehenden
dichotomen Denkmustern von Gut und Bose, Opfern und Titern gilt ihre
Kritik. Wenn Emanzipation und Aufklirung nicht mehr dialekeisch reflek-
tiert, sondern als westlich denunziert werden, dann droht auch der Abbruch
einer Kritik des Antisemitismus.

Ausgehend vom Begriff des Ressentiments, der die Affekt- und Bediirf-
nisimmanenz des Antisemitismus betont, fragt Marina Chernivsky nach
biografischen Verstrickungen, die die beildufige Reproduktion von Antise-
mitismus begiinstigen. Da dieser 6ffentlich gedchtet ist, komme es zu in-
nerpsychischen Spannungen, wenn er im eigenen Bewusstseinshaushalt ent-
deckt wird. Juden werden als Subjekte derealisiert, weil sie eine unliebsame
Erinnerung verkdrpern und zu einer dufleren moralischen Instanz gemacht
werden, die einen von den eigenen Verwandten trennt. Die Abspaltung von
Gefiihlen fithrt zur »iiberzogenen Rationalisierung eigener Ressentiments.



22 MEeRON MENDEL UND ASTRID MESSERSCHMIDT

Deshalb plidiert Chernivsky fiir eine explizite Auseinandersetzung mit den
»Abwehr- und Distanzierungswiinschen« in der Bildungsarbeit, die nur un-
ter der Voraussetzung der »dialogischen Anerkennung« gelingen kann.

Eine tiefenhermeneutische Analyse rechtspopulistischer Reden der jiings-
ten Zeit nimmt Jan Lohl vor. Dabei arbeitet er als durchgingiges Element die
Positionierung des deutschen Volkes als Opfer heraus sowie die ideologische
Verflechtung von volkischem Nationalismus, antimuslimischem Rassismus
und Antisemitismus. Einer entsubjektivierenden Sprache, die keine han-
delnden Akteure kennt, kommt die Funktion zu, Verbrechen und Schuld
auflerhalb des moralisch reinen Binnenraums zu verorten. Mit der reinen
Selbstreferenzialitit auf das deutsche Volk wird jede intersubjektive Bezug-
nahme auf andere ausgeschlossen. Schuld und die dieser zugrunde liegende
Verbrechen werden neutralisiert. Den sich in den Reden ausdriickenden se-
kundiren Antisemitismus deutet Lohl als eine Abwehraggression. Als Ak-
teure der Gewalt tauchen in den Reden die zu Fremden gemachten und als
muslimisch identifiziercen Migrant_innen auf. Sie werden projektiv zu Ti-
ter_innen nach nationalsozialistischem Vorbild, zielen sie doch darauf, das
deutsche Volk zum Verschwinden zu bringen.

Dieser Band ist dank der grofiziigigen finanziellen Unterstiitzung der
Stiftung »Erinnerung, Verantwortung und Zukunft« entstanden.

Unser Dank gilt ebenfalls der Steuerungsgruppe der Tagungsreihe Blick-
winkel — Juliane Wetzel, Gottfried Kéfller, Sonja Bshme, Christa Meyer und
Céline Wendelgafd — fiir die Ideen und Anregungen sowie Isabell Trommer
vom Campus Verlag, die uns mit viel Geduld und Nachsicht tatkriftig un-
terstiitzt hat. Zuletzt danken wir ganz besonders unserem Kollegen Tom Da-
vid Uhlig fiir die Mitarbeit an der Buchredaktion. Ohne seine Mitwirkung
wire das Buch nicht in dieser Form zustande gekommen.

Literatur

Adorno, Theodor W. (1977 [1962]), Zur Bekimpfung des Antisemitismus heute, in:
Gesammelte Schriften, Bd. 20.1, S. 360-383.

Bauman, Zygmunt (1995), Moderne und Ambivalenz. Das Ende der Eindeutigkeit,
Frankfurt/M.

Chernivsky, Marina (2011), Die Abwertung der Anderen. Theorien, Praxis, Reflexionen,
Hg.: Zentralwohlfahrtsstelle der Juden in Deutschland e. V., Frankfurt/M.; IDA
e.V. und DGB Bildungswerk: Vielfalt-Mediathek, 5.5.2017, http://www.vielfalt-
mediathek.de/



EINLEITUNG 23

Fava, Rosa (2015), Die Neuausrichtung der Erziehung nach Auschwitz« in der Einwan-
derungsgesellschaft. Eine rassismuskritische Diskursanalyse, Berlin.

Holz, Klaus (2001), Nationaler Antisemitismus. Wissenssoziologie einer Weltanschau-
ung, Hamburg.

Mecheril, Paul/Claus Melter (2010), Rassismuskritik als pddagogische Querschnitts-
aufgabe, in: Paul Mecheril/Maria do Mar Castro Varela/ Inci Dirim/Annita Kal-
paka/Claus Melter (Hg.), Migrationspiidagogik, Weinheim/Basel, S.168-178.

Mecheril, Paul (2009), Diversity Mainstreaming, in: Dirk Lange/AyXa Polat (Hg.),
Unsere Wirklichkeit ist anders. Migration und Alltag, Bonn, S.202-210.

Messerschmidt, Astrid (2010), Distanzierungsmuster. Vier Praktiken im Umgang
mit Rassismus, in: Anne Broden/Paul Mecheril (Hg.), Rassismus bildet. Bildungs-
wissenschaftliche Beitriige zu Normalisierung und Subjektivierung in der Migrati-
onsgesellschaft, Bielefeld, S. 41-56.

Rabinovici, Doron/Speck, Ulrich/Sznaider, Nathan (Hg.) (2004), Neuer Antisemi-
tismus? Eine globale Debatte, Frankfurt/M.

Schiuble, Barbara (2013), Was haben wir damit zu tun? Zum pidagogischen Um-
gang mit Antisemitismus, in: Kreuzberger Initiative gegen Antisemitismus (Hg.),
Widerspruchstoleranz. Ein Theorie-Praxis-Handbuch zu Antisemitismuskritik und
Bildungsarbeit, Berlin, S.10-14.



	Leere Seite

