




Fragiler Konsens



Dr. Meron Mendel ist Direktor der Bildungsstätte Anne Frank. Dr. Astrid Messer-
schmidt ist Professorin für Erziehungswissenschaft an der Universität Wuppertal.



Meron Mendel, Astrid Messerschmidt (Hg.)

Fragiler Konsens
Antisemitismuskritische Bildung  
in der Migrationsgesellschaft

Unter Mitarbeit von Tom David Uhlig

Campus Verlag
Frankfurt/New York



ISBN 978-3-593-50781-1  Print
ISBN 978-3-593-43715-6  E-Book (PDF)
ISBN 978-3-593-43784-2  E-Book (EPUB)

Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung ist ohne 
Zustimmung des Verlags unzulässig. Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen, Übersetzungen, 
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.
Trotz sorgfältiger inhaltlicher Kontrolle übernehmen wir keine Haftung für die Inhalte externer 
Links. Für den Inhalt der verlinkten Seiten sind ausschließlich deren Betreiber verantwortlich.
Copyright © 2017 Campus Verlag GmbH, Frankfurt am Main 
Umschlaggestaltung: Campus Verlag GmbH, Frankfurt am Main
Satz: publish4you, Bad Tennstedt
Gesetzt aus der Garamond
Druck und Bindung: Beltz Bad Langensalza GmbH
Printed in Germany

www.campus.de

Dieser Band versammelt unter anderem Beiträge der Blickwinkel-Tagungen  
von 2014 bis 2016, einer Veranstaltungsreihe der

gefördert durch

in Kooperation mit



Inhalt

Grußwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 9
Andreas Eberhardt

Einleitung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 11
Meron Mendel und Astrid Messerschmidt

I.	 Kommunikationsbezogene Antisemitismuskritik
(Un-)Ausgesprochen: Antisemitische Artikulationen  
in der Alltagskommunikation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 27
Sebastian Winter

Die Bedeutung von Kommunikation im Umgang  
mit Antisemitismus am Beispiel der offenen Jugendarbeit . . . . .     	 43
Heike Radvan

II.	 Antisemitismuskritik im Kontext von Rassismus
Gleichzeitigkeiten: Antimuslimischer Rassismus  
und islamisierter Antisemitismus – Anforderungen  
an die Bildungsarbeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 61
Saba-Nur Cheema

Inter-generationelle Narrative muslimischer Jugendlicher . . . . .     	 77
Anke Schu

Verzwickte Verbindungen: Eine postkoloniale Perspektive  
auf Bündnispolitik nach 1989 und heute  . . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 101
Jihan Jasmin Dean



6	 Inhalt

III.	�Antisemitismuskritik im Kontext von Erinnern, 
Gedenken und Religion
Die nationalsozialistischen Massenverbrechen sind bei den  
Deutschen gut aufgehoben – Selbstbilder erfolgreich geleisteter 
Aufarbeitung in der Bundesrepublik nach 1990 und das  
Unbehagen an der Erinnerungskultur  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 133
Matthias Heyl

Antisemitismuskritische Bildungsarbeit in Gedenkstätten?  . . . .    	 155
Verena Haug

Antisemitismuskritik in Kirche und Theologie heute . . . . . . . . .         	 171
Christian Staffa

Erinnerung und Geschichtsbewusstsein in der Migrations- 
gesellschaft: Eine Momentaufnahme . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 187
Elke Gryglewski

IV.	� Psychosoziale und gesellschaftstheoretische  
Antisemitismuskritik
Schuldabwehr-Antisemitismus als Herausforderung  
für die Pädagogik gegen Judenfeindschaft . . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 203
Olaf Kistenmacher

Natürliche Feind*innen: Über die Verschränkungen  
von Sexismus und Antisemitismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 223
Eva Berendsen, János Erkens und Tom David Uhlig

Challenging Postcolonial: Antisemitismuskritische Perspektiven  
auf postkoloniale Theorie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 249
Meron Mendel und Tom David Uhlig

Biografisch geprägte Perspektiven auf Antisemitismus . . . . . . . .        	 269
Marina Chernivsky



	 Inhalt� 7

»Ein total besiegtes Volk«: Tiefenhermeneutische Überlegungen  
zum Komplex »Geschichte, völkischer Nationalismus  
und Antisemitismus« im Rechtspopulismus . . . . . . . . . . . . . . . .               	 281
Jan Lohl

Autorinnen und Autoren  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 305





Grußwort
Andreas Eberhardt

Wir leben in herausfordernden Zeiten. In gesellschaftlichen Debatten, in Talk-
shows, auf Schulhöfen, selbst in politischen Diskursen sind wieder Töne zu 
hören, die wir längst überwunden glaubten. Antisemitismus, in der Bundes-
republik lange Zeit nur verdeckt zutage getreten, äußert sich in alten und neu-
en Formen. Die Tagungsreihe Blickwinkel und der daraus hervorgegangene 
vorliegende Sammelband »Fragiler Konsens. Antisemitismuskritische Bildung 
in der Migrationsgesellschaft« zeigt Beispiele zum Aufbau kluger Gegenstrate-
gien auf: Durch die Tagungsreihe werden Räume für Austausch und Vernet-
zung geboten, hier können Bildungsansätze diskutiert und Ideen weiterent-
wickelt werden. Die Tagungsreihe stellte von 2011 bis 2017, bei den bisherigen 
acht Tagungen in Berlin, Frankfurt/Main, Jena, Kassel, Köln und Nürnberg, 
sowohl Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftlern, Bildungsexpertinnen 
und -experten als auch Pädagoginnen und Pädagogen, Akteurinnen und Ak-
teuren aus Stadtteilarbeit, Mediation und Beratung einen kontinuierlichen 
Rahmen für fachlichen und kollegialen Austausch bereit. Die praxisgesättigte 
Multiperspektivität wurde stetig erweitert durch einen Blick über die deut-
schen Debatten hinaus auf internationale Diskurse und Entwicklungen. Die 
Blickwinkel von Wissenschaft und Praxis trafen aufeinander: Einsichten aus 
der Wissenschaft wurden in ihrer Bedeutung für die Praxis diskutiert und um-
gekehrt der Beitrag der bildungspraktischen Arbeit für die akademische For-
schung erörtert. Alle Tagungsberichte und mehr stehen auf der Webseite der 
Stiftung »Erinnerung, Verantwortung und Zukunft« (EVZ) zur Verfügung.

Der vorliegende Band vereint ausgewählte Beiträge der Blickwinkeltagun-
gen 2014 bis 2016. Diverse Themenfelder aus den Tagungen »Antisemitismus 
und Rassismus: Verflechtungen?« (2014), »Religion: Diskurse  – Reflexio-
nen – Bildungsansätze« (2015) und »Kommunikation: Latenzen – Projek-
tionen  – Handlungsfelder« (2016) werden hier miteinander in Beziehung 
gesetzt. So wird ein adäquates Problemverständnis von Antisemitismus als 
eigenständiges Phänomen in Bildung und Intervention darzustellen ver-
sucht, dessen Entwicklung gleichwohl in verschiedenen diskriminierenden 



10	� ��������

und exkludierenden Kontexten geschieht. Das Buch reagiert auf eine tages-
politisch aktuelle Problemkonstellation: die Vermittlung antisemitismus-
kritischer Werte in der Migrationsgesellschaft. Es werden Fragen nach der 
Dynamik zwischen dem öffentlichen antisemitismuskritischen Konsens im 
postnationalistischen Deutschland und dem Weiterbestehen von privaten 
oder strukturellen antisemitischen Ressentiments erörtert. Ebenso wird den 
Wechselwirkungen, die heute zwischen Antisemitismus und Rassismus in 
Deutschland bestehen, und der Gefahr der Projektion des fortwährenden 
Antisemitismus in der sogenannten Mehrheitsgesellschaft auf die Minder-
heit der nach Deutschland Migrierten nachgegangen.

Ein wichtiges Element von gesamtgesellschaftlichem Zusammenhalt ist 
ein verbindendes historisches Narrativ als einer gemeinsamen Erzählung, die 
Raum für individuelle Geschichten und Erfahrungen lässt. Eine Erzählung, 
die integrativ ist, die die Möglichkeit des Einwebens individueller Erfahrun-
gen und ethnischer, religiöser, geschlechtsbasierter und weiterer Identitäten 
ermöglicht. Daher fragt dieser Sammelband auch, wie sich die erinnerungs-
politische Debatte und das Gedenken an den Holocaust in der Migrations-
gesellschaft weiter stärken lässt. Eine zeitgemäße Erinnerungskultur in einer 
immer diverser werdenden Gesellschaft bedeutet die Befassung mit einem 
Hauptnarrativ, das für die bundesdeutsche Gesellschaft nicht nur wesentli-
cher Teil ihrer kollektiven Identität ist, sondern vielfach ihre heutige Ausfor-
mung sehr direkt bestimmt hat und auch weiter bestimmen wird. Es braucht 
zudem den Austausch vielfältiger kollektiver Erzählungen und Erinnerungen 
ganz unterschiedlicher gesellschaftlicher Gruppen. Diese Erzählungen und 
Erinnerungen sind manchmal harmonisch, oftmals aber auch konkurrierend 
und nicht selten konflikthaft. Aber aus ihrer Kenntnis und der Auseinander-
setzung mit ihnen wächst ein gemeinsames Ganzes.

Den Herausgeberinnen und Herausgebern, allen beteiligten Autorinnen 
und Autoren, den ehemaligen wie aktuellen Kooperationspartnerinnen und 
Kooperationspartnern, der Kreuzberger Initiative gegen Antisemitismus, der 
Bildungsstätte Anne Frank, dem Zentrum für Antisemitismusforschung so-
wie dem Fritz Bauer Institut gilt ein herzlicher Dank. Die vorliegende Pu-
blikation soll eine Quelle der Inspiration und ein Türöffner in neue Denk-
räume sein. Ich wünsche Ihnen eine anregende Lektüre.

Andreas Eberhardt
Vorstandsvorsitzender der Stiftung »Erinnerung,  
Verantwortung und Zukunft« (EVZ)



Einleitung
Meron Mendel und Astrid Messerschmidt

Fast jede Auseinandersetzung mit Antisemitismus geht den Umweg einer 
Ausschließung. Antisemitismus gilt in der deutschen Gegenwart als unmög-
lich, seine Artikulation als abwegig, weil sie einen gesellschaftlichen Kon-
sens verletzt. Antisemitismus transportiert die Aura des Verbots, das gar 
nicht ausgesprochen werden muss, um den Konsens der Distanzierung zu 
reproduzieren. Theodor W. Adorno (1977 [1962]) bezeichnete es als einen 
»wesentlichen Trick von Antisemiten heute: sich als Verfolgte darzustellen« 
(ebd.: 363), sich zu gebärden, als würde die öffentliche Meinung antisemi-
tische Äußerungen unmöglich machen. Das Gerücht, das indirekte Adres-
sieren, »die nicht ganz offen zutage liegende Meinung war von jeher das 
Medium, in dem soziale Unzufriedenheiten der verschiedensten Art, die in 
einer gesellschaftlichen Ordnung sich nicht ans Licht trauen, sich regen« 
(ebd.). Die gegenwärtige Reserviertheit gegenüber der Demokratie und ih-
ren Medien, wie sie in rechtspopulistischen Bewegungen geäußert wird, die 
sich selbst »das Volk« nennen, basiert auf einer Selbststilisierung als Op-
fer einer übermächtigen Instanz, die »Wahrheiten« unterdrückt. Dabei ist 
die Selbstbezeichnung als »Volk« nationalistisch repräsentiert  – sie wurde 
in der deutschen Geschichte im Herbst 1989 nur sehr kurz von einer basis-
demokratischen Bewegung für sich reklamiert, bevor sie sehr schnell wieder 
als nationale Gemeinschaft beansprucht worden ist. Die imaginierte Macht, 
die dieses stilisierte Volk unterdrückt, kann verschieden identifiziert werden. 
Zur Verfügung steht vor dem Hintergrund einer langen Geschichte der Ab-
grenzung und Ausgrenzung, des Fremdmachens und des Vernichtungswun-
sches die projektive Figur des Juden.

Als Merkmale des modernen Antisemitismus fasst Klaus Holz die Un-
terscheidung von Gemeinschaft und Gesellschaft sowie eine Personifikation 
von Macht in den Juden. Nach wie vor bildet ein nationalistisches Weltbild 
die Leitideologie des Antisemitismus, weshalb Holz (2001) vom »nationalen 
Antisemitismus« spricht. Jede national-identitäre Besetzung des gesellschaft-



12	 Meron Mendel und Astrid Messerschmidt

lichen Innenraums erinnert an die politische Grundierung des Antisemi-
tismus und sollte entsprechend ernst genommen und eingeordnet werden. 
Adorno plädiert 1962 für eine radikale Argumentation gegen Antisemitis-
mus, indem er sich gegen jede abstammungsbezogene, identifizierende Be-
trachtung von »Bevölkerungsgruppen« wendet, weil das in der Demokratie 
»das Prinzip der Gleichheit verletzt« (Adorno 1977 [1962]: 363). Antisemi-
tismusanalyse bietet den systematischen Rahmen, um die Struktur dieser 
Verletzung nachzuzeichnen, zu ergründen und ihre Aktualität in der Gegen-
wart zu erkennen.

Im Kontext der Migrationsgesellschaft wird das von Adorno postulier-
te und von jeder Demokratie beanspruchte Prinzip der Gleichheit verletzt, 
wenn aus der Gesellschaft der Gleichen Gruppen identifizierend ausgeson-
dert werden, um sie als Nichtzugehörige zu positionieren. So impliziert etwa 
die bis heute geläufige Dichotomisierung zwischen »Juden« und »Deut-
schen«, dass erstere aus der Gruppe der letzteren ausgeschlossen werden 
und als nicht-deutsch gelten. Zu beobachten sind derartige Verletzungen 
des Gleichheitsprinzips gegenwärtig auch in den ausgrenzenden Sichtweisen 
auf Bevölkerungsteile, die als muslimisch oder arabisch adressiert werden. 
Sie werden vor allem in zwei Hinsichten erkennbar gemacht: Zum einen er-
scheinen sie als unmodern und erziehungsbedürftig für die Ansprüche des 
demokratischen Staates. Zum anderen wirken sie gefährlich, kriminell und 
nicht auf der Höhe des Geschichtsaufarbeitungskonsenses. Die kulturelle 
Leistung der sich als national zugehörig betrachtenden Mehrheitsgesellschaft 
scheint erfolgreich erbracht worden und in die Zielgerade eines demokrati-
schen Selbstverständnisses eingelaufen zu sein. Deren eigene negative Ge-
schichte von Verbrechen gegen die Menschlichkeit, von der Verfolgung und 
Ermordung der europäischen Jüdinnen und Juden, wird in einer Geste der 
Umkehrung zu einer Erfolgsgeschichte geleisteter Aufarbeitung und ange-
messenen Gedenkens umgedeutet und mit positiven Vorzeichen angeeignet. 
In diesem Selbstbild einer erfolgreichen Demokratie ist kein Platz für Anti-
semitismus, was in der politischen Öffentlichkeit auch immer wieder betont 
wird. Doch wissen alle, die das zu Recht fordern und geradezu beschwören, 
dass dieser Platz sehr wohl vorhanden ist und auf unterschiedliche Weise ein-
genommen wird. Es genügt, den Verlauf öffentlicher Diskussionen etwa um 
das Gedicht von Günther Grass »Was gesagt werden muss« von 2012 oder 
um Äußerungen Jakob Augsteins über Israel zur Kenntnis zu nehmen, um 
eine Kluft festzustellen zwischen der ostentativ beanspruchten nicht anti-
semitischen Haltung von Öffentlichkeit und Politik auf der einen und weit 



	 Einleitung� 13

verbreiteten Ressentiments auf der anderen Seite, die mit besonderer Vehe-
menz in Leser_innenkommentaren und den sozialen Medien kursieren. Der 
Konsens, Antisemitismus aus der Öffentlichkeit auszuschließen, ist fragil – 
eine Fassade, die vieles durchlässt, wovon eher weniges als gegenwärtiger An-
tisemitismus erkannt und benannt wird.

Unter anderem haben die Verbreitung von Verschwörungstheorien nach 
09/11, die gewalttätigen Demonstrationen in deutschen Großstädten wäh-
rend der Gazakriege sowie die steigende Beliebtheit von verkürzter Kapi-
talismuskritik nach der Finanzkrise dazu geführt, dass etwa seit Mitte der 
2000er Jahre das Thema Antisemitismus wieder stärker als eigenständiger 
Gegenstand in der außerschulischen Bildungsarbeit vorkommt (vgl. Rabi-
novici u. a. 2004; Schäuble 2013: 12).

Die Thematisierung von Antisemitismus in der Bildungsarbeit steht im 
Zusammenhang mit einer kritischen Bearbeitung ausgrenzender und abwer-
tender Unterscheidungspraktiken, die gesellschaftliche Zugehörigkeitsord-
nungen regulieren (vgl. Chernivsky 2011). In den letzten Jahren sind zu-
nehmend selbstreflexive und multiperspektivische Ansätze entstanden. Zum 
einen wird damit die Auseinandersetzung der professionellen Akteur_innen1 
mit ihren Perspektiven auf Antisemitismus verstärkt. Zum anderen wird ver-
sucht, die sozial heterogenen Beziehungen der Teilnehmenden zur Thematik 
aufzugreifen. Dem liegt die Einsicht zugrunde, dass Antisemitismus in der 
Mitte der Gesellschaft verankert ist und aus ganz unterschiedlichen sozialen 
Positionierungen heraus benutzt und artikuliert wird. Neben der Wissens-
vermittlung über Geschichte, Ideologie und Ausdrucksformen geht es für 
eine antisemitismuskritische Bildungsarbeit um die Funktionen des Anti-
semitismus, die seine Langlebigkeit und Flexibilität ausmachen. So erfüllen 
diverse Ausdrucksformen des sekundären Antisemitismus eine Funktion der 
moralischen Selbstentlastung in der postnationalsozialistischen Gesellschaft 
über den Weg der Entlarvung eines übermächtigen Gegners. Die Redukti-
on von Komplexität mittels Identifizierung einer Verursacherfigur und Per-
sonalisierung durch die Benennung einer konkreten Träger_innengruppe für 

	 1	Der Einsicht folgend, dass mit sprachlichen Strukturen auch Diskriminierungen re-
produziert werden können, wird in diesem Band gegendert. Da für eine möglichst in-
klusive wie präzise Schreibweise häufig nicht eine einzige Regelung infrage kommt und 
Sprachkritik sich in Verbindung mit (queer-)feministischen Diskursen stets in Bewe-
gung befindet, überlassen wir es den Autor*innen, welche Variante sie für ihre Texte 
favorisieren.



14	 Meron Mendel und Astrid Messerschmidt

globale Probleme bietet einfache Erklärungen für die komplexe Wirklichkeit 
der globalisierten, postindustriellen Gesellschaft.

Eine antisemitismuskritische Pädagogik will spezifische Ausdrucksformen 
von Antisemitismus, ihre Funktion und Argumentationslinien benennen, um 
ihnen entgegenzuwirken. Zugleich beansprucht sie, nicht zuschreibend oder 
kulturalisierend zu arbeiten. Unter diesen beiden Prämissen stellt sie die The-
matisierung und der Umgang mit Antisemitismus unter Muslim_innen ge-
genwärtig vor ein Dilemma. Zum einen wird aus der oben beschriebenen 
Entlastungsstrategie der Mehrheitsgesellschaft deutlich, dass eine zielgrup-
penspezifische pädagogische Arbeit gegen Antisemitismus mit und für Mus-
lim_innen die Gefahr birgt, die gesamte Gruppe unter Generalverdacht zu 
stellen. Zum anderen scheint Antisemitismus unter Muslim_innen eigenstän-
dige und differenzierte Eigenschaften entwickelt zu haben, die eigener For-
men der pädagogischen Intervention bedürfen. Die Vehemenz der antisemi-
tischen Artikulationen im öffentlichen Raum besonders während des zweiten 
Gazakrieges im Sommer 2014, die offen ausgetragenen Konflikte zwischen 
Vertreter_innen von Islam und Judentum – wie im Fall des Austritts der Jü-
dischen Gemeinde aus dem Frankfurter Rat der Religionen – und die wach-
sende Sorge von Jüdinnen und Juden in Deutschland, die hierzulande eine 
Entwicklung »französischer Verhältnisse« befürchten, machen dies deutlich.

Eine der vornehmlichen Aufgaben intersektional informierter Bildungs-
arbeit besteht vor diesem Hintergrund darin, die Gleichzeitigkeit von (anti-
muslimischem) Rassismus und Antisemitismus zu beachten, das heißt auch, 
den Antisemitismus unter muslimischen Jugendlichen und Erwachsenen in 
den Eigenheiten seiner Artikulationsformen zu erkennen und auf diesen auf-
merksam zu machen und dabei gleichzeitig zu berücksichtigen, dass diese so-
zialkonstruierte Gruppe von Rassismen betroffen ist.

Der Wunsch, nicht antisemitisch zu sein, wird von Teilnehmenden wie 
pädagogisch Handelnden in diesem Bildungsfeld gemeinsam getragen. Er ist 
in erster Linie von einem Distanzierungsbedürfnis gegenüber der national-
sozialistischen Verbrechensgeschichte motiviert (vgl. Messerschmidt 2010). 
Um dieses Bedürfnis ernst zu nehmen und reflektieren zu können, bedarf es 
eines Zugangs, der das Problem nicht personalisierend angeht, sondern auf 
die Funktionen zu sprechen kommt, die Antisemitismus in der Gegenwart 
erfüllt. Mit einem Ansatz, der antisemitische Artikulationen in die Land-
schaft von Nationalismus, Geschichtsrevisionismus, Erinnerungsabwehr 
und populistischen Welterklärungen einordnet, kann die gesellschaftliche 
Relevanz jenseits persönlicher Befindlichkeiten vermittelt werden.



	 Einleitung� 15

Die Beiträge des Bandes verstehen sich im Kontext der Migrationsgesell-
schaft, die kein neues Phänomen ist, auf die jedoch aufgrund jahrzehntelan-
ger Verleugnung in der deutschen Öffentlichkeit ausdrücklich hinzuweisen 
ist. Eine migrationsgesellschaftliche Perspektive in der Bildungsarbeit orien-
tiert sich an der Wirklichkeit der Migration als strukturierendes Phänomen 
der gegenwärtigen Gesellschaft und der globalen Verhältnisse. Gleichzeitig 
beinhaltet diese Perspektive eine Auseinandersetzung mit diskriminierenden 
Praktiken und Strukturen und geht von einem Alltagsrassismus aus, mit dem 
diejenigen konfrontiert sind, die zu anderen gemacht werden, weil ihr Aus-
sehen, ihr sprachlicher Akzent oder ihre kulturellen Praktiken nicht als zu-
gehörig zur deutschen Gesellschaft anerkannt werden. Eine grundsätzliche 
Anerkennung von Ausgrenzungserfahrungen und von Kämpfen um Zuge-
hörigkeit charakterisiert eine migrationsgesellschaftliche Bildungsarbeit.

Das Bestreben, sich angesichts der Geschichte und Wirkung des Natio-
nalsozialismus von nationalistischen, abstammungsbezogenen Unterschei-
dungen und Abwertungen zu verabschieden, ist in der Pädagogik teilweise 
paradox angeeignet worden in Form der »multikulturalistische[n] Aufwer-
tung von ›Differenz‹« (Fava 2015: 268). Immer wieder tauchen in der pädago-
gischen Praxis wie in der Forschung national-identitäre Problematisierungen 
von Defiziten der Migrant_innen auf, denen der biografische Bezug zur »Tä-
ternachfolgeschaft« (ebd.: 234) fehle. Der nicht aufgearbeitete Rassismus holt 
die deutsche Migrationsgesellschaft gerade an den Stellen ein, wo sie beson-
ders selbstkritisch zu sein beansprucht, nämlich im Umgang mit Auschwitz. 
Auf diese Problemlage antworten die vorliegenden Beiträge mit der Reflexion 
der Prozesse des Fremd- und Andersmachens, durch die erst jene Gruppen 
hergestellt werden, deren Eigenarten der Geschichtsbeziehungen dann unter-
sucht werden. Die Autor_innen versuchen, von vielfältigen Zugehörigkeiten 
auszugehen und aus der Tatsache der Migration keine Zielgruppenspezifik 
abzuleiten, sondern darin eine Gesellschaftsstruktur zu sehen, die alle angeht.

Die Reserviertheit gegenüber Eingewanderten und ihren Nachkommen, 
die auch noch zwei Generationen nach dem Eintreffen keine fraglose Akzep-
tanz als Gesellschaftsmitglieder erreichen, ist sichtbares Zeichen der Abwehr 
jeder inneren gesellschaftlichen Diversität. Es spiegelt sich darin jene Un-
erträglichkeit der Ambivalenz, die für Zygmunt Bauman (1995) ein grundle-
gendes Problem der Moderne ausmacht. National-kulturelle Regulierungen 
von gesellschaftlichen Selbstbildern wirken als »fundamentale Differenzord-
nungen« (Mecheril 2009: 205) und sind Ausdruck einer »exklusiven Logik« 
(ebd.), die nur reine Identitäten zulässt und Uneindeutigkeiten ausschließt. 



16	 Meron Mendel und Astrid Messerschmidt

In diese Ordnungsmuster sind pädagogische Akteur_innen und Institutio-
nen involviert und können ihren institutionalisierten Rassismus nur von in-
nen und mit der Bereitschaft zur Selbstkritik angreifen.

Ein antisemitismuskritischer Ansatz nimmt den Begriff der Kritik für 
sich selbst in Anspruch und fragt danach, wie Antisemitismus auch dort re-
produziert wird, wo er bekämpft werden soll. Motiviert ist dieser Ansatz 
aus der rassismuskritischen Bildungsarbeit, die Rassismus als allgemeines 
gesellschaftliches Problem und nicht als persönliches Vorurteil betrachtet 
und detailliert beschreibt, wie unterschiedlich positionierte Individuen und 
Gruppen anderen Zugehörigkeit, Gleichberechtigung und Partizipation ver-
weigern und hierarchische Abgrenzungen von Wir und Nicht-Wir vorneh-
men (vgl. Mecheril/Melter 2010). Rassismuskritik untersucht Ordnungen 
der Nichtzugehörigkeit. Im Antisemitismus erscheinen diese Ordnungen in 
spezifischen Formen, die an eine lange Geschichte von Gerüchten und an 
eine jüngere Geschichte der Umdeutungen von Verbrechensgeschichte, Na-
tionenbildung und globalen Konflikten anschließen.

Der Band knüpft an die Diskussionen und Erkenntnisse aus der Ta-
gungsreihe »Blickwinkel. Antisemitismuskritisches Forum für Bildung und 
Wissenschaft« der Bildungsstätte Anne Frank, des Pädagogischen Zentrums 
des Fritz Bauer Instituts und des Jüdischen Museums Frankfurt, der Stiftung 
»Erinnerung, Verantwortung und Zukunft« und des Zentrums für Antise-
mitismusforschung der TU Berlin an. Die interdisziplinäre Tagungsreihe be-
leuchtet aktuelle Analysen, diskutiert innovative Bildungsansätze und setzt 
diskurskritische Akzente. Die Blickwinkeltagungen in den Jahren 2014 bis 
2016 beschäftigten sich mit den Themen Religion, Kommunikation und mit 
den Wechselwirkungen von Rassismus und Antisemitismus. Diese Themen 
sind auch in dem vorliegenden Band von zentraler Bedeutung, obwohl die-
ser sich nicht als Tagungsdokumentation versteht.

Kommunikationsbezogene Antisemitismuskritik

Anknüpfend an die psychoanalytische Sozialpsychologie fragt Sebastian 
Winter nach dem Fortleben des Antisemitismus in seinen aktuellen Erschei-
nungsformen. Der sekundäre Antisemitismus und die Israelfeindschaft bie-
ten verbindende Elemente innerhalb von Gruppen, die ansonsten entlang 
von Herkunftszuschreibungen viele Trennlinien zwischen sich ziehen. Die 
als »Kommunikationslatenz« gefasste Zurückhaltung im Äußern antisemi-



	 Einleitung� 17

tischer Ressentiments findet Wege, die weniger latent und weniger zurück-
haltend sein müssen, weil sie mit Zustimmung rechnen können. Mit Bezug 
auf Kants Forderung nach dem Mut, sich seines Verstandes zu bedienen, 
fasst Winter das Festhalten am Antisemitismus als einen Mangel an Mut und 
als Leidenschaft in der Verehrung der nationalen Eigengruppe. Angstabwehr 
und Angstlust sind darin miteinander verwoben. Nicht von ungefähr ist die 
Behauptung einer legitimen Angst zum Vehikel des Verständnisgewinns im 
aktuellen Rechtspopulismus geworden.

Mit der Kommunikationsstruktur pädagogischer Interaktionen in der 
offenen Jugendarbeit setzt sich Heike Radvan auseinander und stellt Ergeb-
nisse einer rekonstruktiven Studie zu pädagogischem Handeln im Umgang 
mit Antisemitismus vor. Durch die interpretative Auswertung der leitfaden-
gestützten Interviews mit Fachkräften arbeitet sie drei Typen des kommuni-
kativen pädagogischen Umgangs mit Antisemitismus heraus. Sie diskutiert 
dabei die Bedeutung symmetrischer oder asymmetrischer Kommunikation 
und die relative Wirkungsmacht des Rationalen. Es stellt sich in der Pra-
xis als kompliziert dar, judenfeindliche Äußerungen ausschließlich inhalt-
lich zu widerlegen. Pädagog_innen erreichen die Jugendlichen nicht, wenn 
sie sich auf Faktenwissen beschränken, lebensgeschichtliche und alltagsprak-
tische Erfahrungen ihrer Zielgruppen jedoch unberücksichtigt lassen. Dies 
schließt einen soziogenetischen Blick auf die Mehrfachzugehörigkeiten mit 
ein. Erst damit wird es möglich, Aussagen infrage zu stellen und alternative 
Deutungen anzubieten.

Antisemitismuskritik im Kontext von Rassismus

Ausgehend von der faktischen, gesellschaftlichen Gleichzeitigkeit von anti-
muslimischem Rassismus und islamisiertem Antisemitismus diskutiert Sa-
ba-Nur Cheema, wie in der Bildungsarbeit damit umzugehen ist. Sie schließt 
sich den Kulturanalysen an, die im islamisierten Antisemitismus Analogien 
zum europäischen Antisemitismus feststellen. Beide Muster gehen von ei-
nem exklusiven Wir und von einer statischen binären Gesellschaftsordnung 
aus, die Juden systematisch ausschließt. Der Begriff des islamisierten Anti-
semitismus macht deutlich, dass dem ein Prozess der Politisierung von Re-
ligion vorausgeht und die antisemitischen Positionen nicht als islamisch auf-
zufassen und zu bezeichnen sind. Der pauschale Antisemitismusverdacht 
gegenüber Muslimen als religiös identifizierter Gruppe folgt einer »rassifi-



18	 Meron Mendel und Astrid Messerschmidt

zierenden Logik«. Pädagog_innen benötigen ein reflektiertes Wissen über 
Erfahrungen von Rassismus und Stigmatisierung muslimischer Jugendlicher 
und gleichzeitig ein Bewusstsein für das Vorhandensein islamisierter anti-
semitischer Einstellungen. Cheema plädiert für eine anerkennungspädagogi-
sche, reflexive Haltung mit der doppelten Perspektive von Antisemitismus- 
und Rassismuskritik.

Anschließend beschreibt Anke Schu in der Diskussion empirischer Ergeb-
nisse, wie muslimisch markierte Jugendliche, die von verschiedenen struktu-
rell-rassistischen und sozioökonomischen Ausschlussmechanismen betroffen 
sind, Gefahr laufen, die ihnen zugeschriebenen Strukturkategorien zu über-
nehmen und dabei antisemitische Weltdeutungsmuster zu reproduzieren. 
Entlang von Interviews bespricht die Autorin die Bedeutung familiärer Er-
innerungsbilder für die Selbstbehauptung gegen gesellschaftlich vermittelte 
Gefühle von Versagen und für die Konstitution einer Identität. Gegenstand 
der antisemitismuskritischen Bildungsarbeit wird dieses familiäre Gedächt-
nis, wenn in ihm tradierte pejorative Darstellungen von Juden und insbe-
sondere Israel als vermeintlich einziger Aggressor im Nahen Osten auftreten.

Unter dem Eindruck einer Wiederbelebung des deutschen nationalen 
Selbstbewusstseins nach 1989 rekonstruiert Jihan Jasmin Dean die Bündnis-
praktiken rassifizierter Anderer und geht den spezifischen Schwierigkeiten 
nach, sich innerhalb dieser Bündnisse gegen Antisemitismus zu positionie-
ren und den Schulterschluss mit Juden und Jüdinnen zu suchen. Aus einer 
Perspektive der Teilhabe an People-of-Color-Räumen stellt sie sich die Frage, 
»wie wir gleichzeitig und gleichermaßen antisemitismus- und rassismuskri-
tisch sein können«. Sie problematisiert die spezifischen Aufnahmeregelun-
gen für postsowjetische Juden und Jüdinnen als eine Form exkludierender 
Vereinnahmung. Erschwerend für die Bündnispolitik zwischen allen, die 
von Rassismus und Antisemitismus getroffen werden, ist zudem die im po-
litischen Bewusstsein verbreitete Trennung von Migration und Jüdischsein. 
Obwohl jüdische Communities die Erfahrungen von Migration und Exil 
prägen, sind sie in der Regel nicht gemeint, wenn von Migrant_innen ge-
sprochen wird. Die Anrufungspraktiken spalten. Die Ausblendung jüdischer 
Präsenz stellt Dean sowohl in der deutschen etablierten Gesellschaft wie in 
den rassifizierten Communities fest. Das Integrationsparadigma und Auslän-
dergesetze haben diese Kluft vertieft. Dean erinnert an die Tradition feminis-
tischer Bündniskonferenzen, die versucht haben, sich sowohl gegen Rassis-
mus als auch gegen Antisemitismus auszusprechen, und aus deren Umwegen 
und Sackgassen heutige Bündnispartner_innen lernen können.



	 Einleitung� 19

Antisemitismuskritik im Kontext von Erinnern, Gedenken  
und Religion

Die Ambivalenzen zwischen Selbstbestätigung und Selbstkritik in erinne-
rungspolitischen Positionen arbeitet Matthias Heyl heraus und bezieht sich 
dafür auf Stellungnahmen aus Kulturpolitik und Gedenkstättenverwaltung. 
Exemplarisch zeichnet er Linien der Aufarbeitung und Erinnerung nach und 
geht auf das immer wieder bekundete »Unbehagen an der Erinnerungskul-
tur« ein. Dieses macht sich an der nationalen Etablierung des Erinnerns fest 
und an der Funktionalisierung des Gedenkens für das Ansehen Deutsch-
lands im Ausland. Der Konsens ist zum Topos des Dissenses geworden. Heyl 
zeigt sich besorgt, dass mit der notwendigen Kritik am Umgang mit der 
Erinnerung zugleich eine Distanzierung von derselben einhergeht, die den 
alten und neuen Tendenzen in Richtung eines Schlussstriches indirekt zu-
arbeitet. Aus den unterschiedlichen Verlautbarungen werden insbesondere 
die Passagen reflektiert, die das Verhältnis zu den jüdischen Opfern anspre-
chen und sich dabei zwischen Abgrenzungs- und Verschmelzungswünschen 
bewegen, bis hin zu den religiösen Vorstellungen einer Erlösung, in denen 
sich auf bizarre Weise die Sehnsucht nach einem Ende der Geschichtsauf-
arbeitung ausdrückt.

In welcher Form Antisemitismus in Gedenkstätten angesprochen wird, 
reflektiert Verena Haug anhand einer Gesprächssequenz aus einer mehrtägi-
gen Bildungsveranstaltung in einer KZ-Gedenkstätte. Haug macht deutlich, 
dass Antisemitismus thematisch nicht im Fokus der Gedenkstättenpädago-
gik steht, sondern eher indirekt vermittelt wird, weil die Gedenkstätten als 
Institutionen ein Staatsverständnis ausdrücken, das sich vom Antisemitis-
mus abgrenzt. Wie dieser oberflächliche Konsens einen selbstreflexiven Zu-
gang in der Auseinandersetzung mit dem historischen Ort eher blockiert 
als befördert, zeigt sie exemplarisch und problematisiert die Tendenz zur 
»Belehrungskommunikation«.

Die Wirkungen christlicher Judenfeindschaft auf den säkularen Antise-
mitismus erläutert Christian Staffa anhand theologischer Interpretationen, 
die aus dem religiösen Judentum ein Gegenbild zum Christentum gemacht 
haben. Die Motive lassen sich in den Entgegensetzungen von »Alt gegen 
Neu, Fleisch gegen Geist, Gesetz gegen Gnade, Rache gegen Liebe« zusam-
menfassen. Im christlichen Antijudaismus, der in den modernen Antisemi-
tismus eingeschrieben ist, sieht Staffa die eigene Unsicherheit des Christen-
tums verarbeitet und die Angewiesenheit auf das Judentum abgewehrt. Erst 



20	 Meron Mendel und Astrid Messerschmidt

nach der Shoah haben sich die christlichen Kirchen mit ihren judenfeind-
lichen Traditionen auseinandergesetzt, was bis in die Gegenwart andauert. 
Doch die Erklärungen beider christlicher Kirchen reichen nicht aus, um die 
gewaltförmige Negativsicht auf das Judentum an der kirchlichen Basis auf-
zuarbeiten. Bekannte Motive aus dem modernen säkularen Antisemitismus 
wie die Selbststilisierung als Opfer, die Projektion eigener Aggressivität und 
die Abwehr eines Unterlegenheitsgefühls haben im Christentum zur Verfes-
tigung antisemitischer Überzeugungen beigetragen. Theologie und Kirche 
haben bisher in der antisemitismuskritischen Bildung keine Rolle gespielt, 
wodurch ein wesentlicher Teil der Geschichte und Gegenwart des Antisemi-
tismus ausgeblendet wird.

Vor dem Hintergrund ihrer eigenen Bildungspraxis in der Gedenkstätte 
Haus der Wannsee-Konferenz in Berlin setzt sich Elke Gryglewski mit den 
Diskrepanzen zwischen medialer Aufmerksamkeit, politischem Diskurs und 
subjektiver Wahrnehmung der NS-Geschichte auseinander. Sie kritisiert 
eine lineare Fortschrittserzählung über die deutsche Aufarbeitungsgeschich-
te. Diese Darstellung ungebrochener Aufklärung über die eigene Verbre-
chensgeschichte trägt mit dazu bei, Eingewanderte als defizitär zu betrach-
ten, wenn es um den Umgang mit dem Holocaust geht. Die reale Vielfalt 
von Migrationserfahrungen und die daraus sich ergebenden pluralen Ge-
schichtsbeziehungen werden in der Folge eines Selbstbildes gelungener Auf-
arbeitung vernachlässigt. Gryglewski unterstreicht deshalb die Bedeutung 
der Selbstreflexion von Pädagog_innen im Feld historisch-politischer Bil-
dung. Sie berichtet von einem Mangel an Anerkennungserfahrungen bei vie-
len Jugendlichen und betont die große Wirkung einer respektierenden, die 
jeweils individuellen Erlebnisse ernst nehmenden Bildungsarbeit.

Psychosoziale und gesellschaftstheoretische 
Antisemitismuskritik

Nach den Funktionen eines von Schuldabwehr motivierten Antisemitismus 
fragt Olaf Kistenmacher und geht auf der Grundlage von Adornos Analy-
sen auf dessen Ausprägungen in Formen des codierten Antisemitismus und 
der Täter-Opfer-Umkehr ein. Die Diskrepanz zwischen öffentlicher Tabui-
sierung antisemitischer Äußerungen und dennoch artikuliertem Antisemi-
tismus an weniger öffentlichen Orten führt in einen psychischen Konflikt, 
der Schamgefühle hervorruft. In der Bildungsarbeit eröffnet sich die Chan-



	 Einleitung� 21

ce, diese zu reflektieren und damit den Neigungen zum Selbstmitleid zu 
entkommen. Dabei bietet Kistenmacher Perspektiven an, die Arbeit an der 
Schuldabwehr migrationsgesellschaftlich zu kontextualisieren. Anhand der 
Ausprägungen linker Militanz und Solidaritätsbewegungen erläutert der 
Verfasser, welche Formen die Schuldabwehr in Zusammenhängen eines lin-
ken und eines antiisraelischen Antisemitismus annimmt.

Den Verschränkungen von sexistisch-antifeministischen und antisemi-
tischen Deutungsmustern gehen Eva Berendsen, János Erkens und Tom David 
Uhlig nach und setzen sich dafür mit aktuellen Anfeindungen von Femi-
nismus und Genderforschung auseinander. Sie arbeiten Elemente der Ver-
geschlechtlichung des antisemitischen Ressentiments heraus und zeigen, wie 
Frauen und Juden zu personifizierten Trägern einer abgewehrten Moderne 
gemacht worden sind. Sexismus und Antifeminismus sehen sie in einem re-
gressiven Naturverhältnis mit Antisemitismus verbunden.

Mit der Frage, was postkoloniale Theorie und Antirassismus anfällig für 
das antisemitische Ressentiment macht, befassen sich Meron Mendel und 
Tom David Uhlig. Entgegen dem mangelnden Austausch zwischen postko-
lonialer Forschung und Antisemitismusforschung erörtern sie, warum post-
koloniale Theroretiker_innen oftmals aktuelle Formen von Antisemitismus 
ausklammern und sogar in ihrer Argumentation reproduzieren. Dabei dif-
ferenzieren die Autoren verschiedene Facetten der Rassismusforschung und 
der postkolonialen Theoriebildung und problematisieren die dominant ge-
wordene Orientalismus-These, die dazu neigt, in der sprachlichen Wissens-
produktion des Westens die Hauptursache für soziale und wirtschaftliche 
Probleme in den arabischen Ländern zu sehen. Den damit einhergehenden 
dichotomen Denkmustern von Gut und Böse, Opfern und Tätern gilt ihre 
Kritik. Wenn Emanzipation und Aufklärung nicht mehr dialektisch reflek-
tiert, sondern als westlich denunziert werden, dann droht auch der Abbruch 
einer Kritik des Antisemitismus.

Ausgehend vom Begriff des Ressentiments, der die Affekt- und Bedürf-
nisimmanenz des Antisemitismus betont, fragt Marina Chernivsky nach 
biografischen Verstrickungen, die die beiläufige Reproduktion von Antise-
mitismus begünstigen. Da dieser öffentlich geächtet ist, kommt es zu in-
nerpsychischen Spannungen, wenn er im eigenen Bewusstseinshaushalt ent-
deckt wird. Juden werden als Subjekte derealisiert, weil sie eine unliebsame 
Erinnerung verkörpern und zu einer äußeren moralischen Instanz gemacht 
werden, die einen von den eigenen Verwandten trennt. Die Abspaltung von 
Gefühlen führt zur »überzogenen Rationalisierung eigener Ressentiments«. 



22	 Meron Mendel und Astrid Messerschmidt

Deshalb plädiert Chernivsky für eine explizite Auseinandersetzung mit den 
»Abwehr- und Distanzierungswünschen« in der Bildungsarbeit, die nur un-
ter der Voraussetzung der »dialogischen Anerkennung« gelingen kann.

Eine tiefenhermeneutische Analyse rechtspopulistischer Reden der jüngs-
ten Zeit nimmt Jan Lohl vor. Dabei arbeitet er als durchgängiges Element die 
Positionierung des deutschen Volkes als Opfer heraus sowie die ideologische 
Verflechtung von völkischem Nationalismus, antimuslimischem Rassismus 
und Antisemitismus. Einer entsubjektivierenden Sprache, die keine han-
delnden Akteure kennt, kommt die Funktion zu, Verbrechen und Schuld 
außerhalb des moralisch reinen Binnenraums zu verorten. Mit der reinen 
Selbstreferenzialität auf das deutsche Volk wird jede intersubjektive Bezug-
nahme auf andere ausgeschlossen. Schuld und die dieser zugrunde liegende 
Verbrechen werden neutralisiert. Den sich in den Reden ausdrückenden se-
kundären Antisemitismus deutet Lohl als eine Abwehraggression. Als Ak-
teure der Gewalt tauchen in den Reden die zu Fremden gemachten und als 
muslimisch identifizierten Migrant_innen auf. Sie werden projektiv zu Tä-
ter_innen nach nationalsozialistischem Vorbild, zielen sie doch darauf, das 
deutsche Volk zum Verschwinden zu bringen.

Dieser Band ist dank der großzügigen finanziellen Unterstützung der 
Stiftung »Erinnerung, Verantwortung und Zukunft« entstanden.

Unser Dank gilt ebenfalls der Steuerungsgruppe der Tagungsreihe Blick-
winkel – Juliane Wetzel, Gottfried Kößler, Sonja Böhme, Christa Meyer und 
Céline Wendelgaß – für die Ideen und Anregungen sowie Isabell Trommer 
vom Campus Verlag, die uns mit viel Geduld und Nachsicht tatkräftig un-
terstützt hat. Zuletzt danken wir ganz besonders unserem Kollegen Tom Da-
vid Uhlig für die Mitarbeit an der Buchredaktion. Ohne seine Mitwirkung 
wäre das Buch nicht in dieser Form zustande gekommen.

Literatur

Adorno, Theodor W. (1977 [1962]), Zur Bekämpfung des Antisemitismus heute, in: 
Gesammelte Schriften, Bd. 20.1, S. 360–383.

Bauman, Zygmunt (1995), Moderne und Ambivalenz. Das Ende der Eindeutigkeit, 
Frankfurt/M.

Chernivsky, Marina (2011), Die Abwertung der Anderen. Theorien, Praxis, Reflexionen, 
Hg.: Zentralwohlfahrtsstelle der Juden in Deutschland e. V., Frankfurt/M.; IDA 
e.V. und DGB Bildungswerk: Vielfalt-Mediathek, 5.5.2017, http://www.vielfalt-
mediathek.de/



	 Einleitung� 23

Fava, Rosa (2015), Die Neuausrichtung der ›Erziehung nach Auschwitz‹ in der Einwan-
derungsgesellschaft. Eine rassismuskritische Diskursanalyse, Berlin.

Holz, Klaus (2001), Nationaler Antisemitismus. Wissenssoziologie einer Weltanschau-
ung, Hamburg.

Mecheril, Paul/Claus Melter (2010), Rassismuskritik als pädagogische Querschnitts-
aufgabe, in: Paul Mecheril/Maria do Mar Castro Varela/İnci Dirim/Annita Kal-
paka/Claus Melter (Hg.), Migrationspädagogik, Weinheim/Basel, S. 168–178.

Mecheril, Paul (2009), Diversity Mainstreaming, in: Dirk Lange/Ayҁa Polat (Hg.), 
Unsere Wirklichkeit ist anders. Migration und Alltag, Bonn, S. 202–210.

Messerschmidt, Astrid (2010), Distanzierungsmuster. Vier Praktiken im Umgang 
mit Rassismus, in: Anne Broden/Paul Mecheril (Hg.), Rassismus bildet. Bildungs-
wissenschaftliche Beiträge zu Normalisierung und Subjektivierung in der Migrati-
onsgesellschaft, Bielefeld, S. 41–56.

Rabinovici, Doron/Speck, Ulrich/Sznaider, Nathan (Hg.) (2004), Neuer Antisemi-
tismus? Eine globale Debatte, Frankfurt/M.

Schäuble, Barbara (2013), Was haben wir damit zu tun? Zum pädagogischen Um-
gang mit Antisemitismus, in: Kreuzberger Initiative gegen Antisemitismus (Hg.), 
Widerspruchstoleranz. Ein Theorie-Praxis-Handbuch zu Antisemitismuskritik und 
Bildungsarbeit, Berlin, S. 10–14.


	Leere Seite

