




Asiatische Revolutionen



Sven Trakulhun, PD Dr. phil., lehrt neuere und neueste Geschichte an der Uni-
versität Konstanz.

Reihe »Globalgeschichte«
Band 29

Herausgegeben von Sebastian Conrad, Andreas Eckert und Margrit Pernau



Sven Trakulhun

Asiatische Revolutionen
Europa und der Aufstieg und Fall asiatischer Imperien 
(1600–1830)

Campus Verlag
Frankfurt/New York



ISBN 978-3-593-50814-6  Print
ISBN 978-3-593-43745-3 E-Book (PDF)

Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung ist ohne 
Zustimmung des Verlags unzulässig. Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen, Übersetzungen, 
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.
Trotz sorgfältiger inhaltlicher Kontrolle übernehmen wir keine Haftung für die Inhalte externer Links. 
Für den Inhalt der verlinkten Seiten sind ausschließlich deren Betreiber verantwortlich.
Copyright © 2017 Campus Verlag GmbH, Frankfurt am Main  
Umschlaggestaltung: Guido Klütsch, Köln
Umschlagmotiv: »Good News From Madras: Britannia triumphant; Tyranny punished; and the pea-
ceable possession of Indian secured to Great Britain for ever!« (c. September 1791) © The Trustees of  
the British Museum
Gesetzt aus: Garamond
Druck und Bindung: Beltz Bad Langensalza GmbH
Printed in Germany

www.campus.de

Dieses Buch wurde gefördert mit Mitteln des im Rahmen der Exzellenzinitiative des Bundes und 
der Länder eingerichteten Exzellenzclusters der Universität Konstanz »Kulturelle Grundlagen von 
Integration«



Inhalt 

Einleitung ................................................................................................................. 9 

Teil I: Heilsgeschichtlicher Universalismus 

1. Vom Kriegsbericht zur Revolutionsgeschichte:  
 Festlandsüdostasien (1540–1650) ................................................................ 35 

1.1 Nachrichten vom Kontinent des Krieges ......................................... 35 

1.2 Pintos Pilgerreise ................................................................................... 38 

1.3 Tyrannis und Despotía ......................................................................... 42 

1.4 Revolutionsgeschichte als Verfallsgeschichte:  
  Jeremias van Vliet in Siam.................................................................... 46 

2. Martino Martini und der Untergang der Ming-Dynastie ......................... 53 

2.1 Der »Tartarische Krieg« ........................................................................ 54 

2.1 Die Herstellung des Sinns .................................................................... 57 

2.3 Die Amsterdamer Illustrationen im europäischen Kontext ........... 62 

2.4 Geographie für die herrschenden Klassen ........................................ 70 

2.5 Die Landkarte des Begehrens .............................................................. 75 

3. Der chinesische Dynastiewechsel im europäischen Drama .................... 82 

3.1 Das Theater der Jesuiten ...................................................................... 82 

3.2 Das Theater der Krise: Joost van den Vondel.................................. 84 

3.3 Das Theater der Grausamkeit: Antonides van der Goes................ 90 



6 I N H A L T  

 

 
 

3.4 Revolution und Restauration bei Elkanah Settle.............................. 93 

4. Revolutionen im jesuitischen Spiegel ........................................................ 101 

4.1 Fremdherrschaft .................................................................................. 101 

4.2 Die Revolutionsgeschichten von Pierre-Joseph d’Orléans .......... 107 

4.3 Die Glorious Revolution .......................................................................... 110 

4.4 1688 – Revolution in Siam ................................................................. 114 

4.5 Ost-westliche Interpretationen ......................................................... 118 

Teil II: Imperialismus und konservative Rhetorik                       
im Zeitalter der Revolutionen 

5. Revolutionssoziologie des indo-persischen Raumes .............................. 127 

5.1 Thronfolgestreit und Despotismus .................................................. 128 

5.2 Persien unter Nadir Schah ................................................................. 135 

5.3 Vom Kriegshelden zum Tyrannen ................................................... 137 

5.4 Das Problem der Usurpation ............................................................ 143 

5.5 Sir William Jones und die persischen Geschichtsschreiber .......... 146 

6. Revolutionen im eurasischen Kontext: Indien, Großbritannien 
 und die Französische Revolution .............................................................. 151 

6.1 Die »bengalischen Revolutionen« ..................................................... 154 

6.2 Das Empire der Informationen ........................................................ 158 

6.3 Die Domestizierung der Revolutionen durch das Recht .............. 166 

6.4 Der Orientalist als Richter ................................................................. 174 

6.5 Revolutionskritik und Kolonialismus bei Thomas Maurice ......... 180 

7. Die Beständigkeit asiatischer Traditionen ................................................ 190 

7.1 Lob der Stagnation .............................................................................. 190 

7.2 Außensichten der Französischen Revolution ................................. 194 



 I N H A L T  7  

 
 
 

7.3 Ein indischer Zeuge des europäischen Revolutionszeitalters:  
  Mirza Abu Taleb Khan Isfahani ....................................................... 198 

7.4 Die Entzauberung Europas ............................................................... 201 

8. Kolonialismuskritik als Revolutionskritik ................................................ 207 

8.1 Kolonialismus und politische Moral ................................................ 207 

8.2 Das Impeachment von Warren Hastings ............................................. 210 

8.3 Nabobs und Jakobiner ........................................................................ 221 

8.4 Bildpolitik.............................................................................................. 226 

8.5 Edmund Burkes Reflections on the Revolution in France ...................... 234 

9. Kolonialismus als konservative Revolution ............................................. 242 

9.1 Wellesleys Maschine ............................................................................ 242 

9.2 Citoyen Tipoo ...................................................................................... 244 

9.3 Kolonialismus und Propaganda ........................................................ 249 

9.4 Das Geheimnis der Marathen ........................................................... 255 

9.5 Außensichten und Innensichten: Matthias Christian Sprengel 
  und William Henry Tone ................................................................... 259 

9.6 Ausblick: Revolution, Fortschritt und Geschichte ........................ 264 

Teil III: Revolutionen in der geschichtsphilosophischen Reflexion 

10. Universalgeschichte und Anthropologie .................................................. 273 

10.1 Schlözers Revolutionen ...................................................................... 273 

10.2 Conjectural History ............................................................................. 279 

10.3 Herders Kritik an der Universal-Historie ........................................ 286 

10.4 Ambivalenzen der beobachtenden Vernunft:  
  Kant, Meiners und Forster ................................................................. 293 

10.5 Teleologie und Geschichtsphilosophie ............................................ 302 



8 I N H A L T  

 

 
 

11. Transzendentaler Okzidentalismus ........................................................... 309 

11.1 Das Ende der asiatischen Revolutionen .......................................... 309 

11.2 Revolution und Völkerrecht .............................................................. 313 

11.3 Aufklärung und Zivilisierungsmission:  
  Georg Forster, James Mill und Rammohun Roy ........................... 316 

11.4 Welten des Fortschritts, Orte des Stillstands: Hegels Asien ........ 328 

12. Zusammenfassung und Ausblick .............................................................. 335 

Danksagung ......................................................................................................... 345 

Literatur ................................................................................................................ 347 

Register  ................................................................................................................ 387 

 



 

Einleitung  

»Unser Zeitalter ist bekannt für die gewaltigen und seltsamen 
Revolutionen, die in ihm stattfinden. … Revolten geschehen 

häufig im Osten wie im Westen, und gerade jene Nation, die sich 
entschieden vom Rest der Welt abgeschlossen hat, sieht ihre Große 

Mauer, die sie von seinen barbarischen Nachbarn abtrennt, 
niederstürzen und ihre Provinzen verwüstet«.1 

Robert Mentet de Salmonet 

Für Robert Mentet de Salmonet, Sekretär des Kardinals de Retz in 
Frankreich, war die Staatskrise des chinesischen Kaiserreichs eigentlich ein 
sehr fernes Geschehen. Über 8.000 Kilometer trennten ihn vom Ort der 
Ereignisse. Gerade darum aber war für ihn China, das 1644 einen blutigen 
Dynastiewechsel erlebte, besonders gut geeignet, die Präsenz einer 
allumfassenden Menschheitskrise zu beweisen. In seinem Buch Histoire des 
troubles de la Grand Bretagne schildert de Salmonet die näheren Umstände 
eines konkreten und überaus konfliktträchtigen Moments der englischen 
Geschichte. Das Parlament hatte sich gegen König Karl I. gestellt. Nach 
Aufständen in Schottland und Irland war das Land 1642 in einen Bürger-
krieg gestürzt. Sieben Jahre später wurde der Monarch in London hinge-
richtet und England zur Republik. 

Doch der politische Umsturz in England war nicht das einzige zeit-
genössische Ereignis dieser Art. Ganz Europa wurde im 17. Jahrhundert 
von politischen Unruhen heimgesucht. De Salmonet schrieb im Jahr 1649, 
das heißt zur Zeit der Fronde in Frankreich und des ausgehenden Dreißig-
jährigen Krieges in Mitteleuropa. Es gab Adelsrevolten und Volksauf-
stände in Katalonien, Portugal, Neapel und noch anderen Orten Europas. 
Weite Teile des Kontinents hatten sich in Schlachtfelder oder Hunger-
regionen verwandelt. In Geschichtsschreibung, überlieferten Selbstzeug-
nissen, in Literatur und Kunst sind das Krisenbewusstsein und die Um-

—————— 
 1 De Salmonet, Histoire, Bd. 1, o. S. (avant-propos). (»Tous jours est-il fameux pour les 

grandes & estranges revolutions qui y font arrivées […] Les revoltes y ont esté fre-
quentes tant dans l’Orient que dans l’Occident, & cette nation qui mesprise d’avoir 
commerce avec le reste des hommes, a veu le grand mur qui la sépare de ses barbares 
voisins rompu, & ses Provinces desolées«).  



10  A S I A T I S C H E  R E V O L U T I O N E N  

 
 

bruchserfahrungen der Epoche noch heute mit Händen zu greifen.2 Und 
schließlich schienen auch die Menschen in Asien eine Epoche der Krise zu 
durchleben. Nicht nur in China, sondern auch im Osmanischen Reich, in 
Persien, Indien und im heutigen Südostasien ereigneten sich zahlreiche »ge-
waltige und seltsame Revolutionen«, die oft noch größere Veränderungen 
in Staats-, Sozial- und Klassenstruktur der betroffenen Gesellschaften aus-
gelöst haben als die gleichzeitigen Geschehnisse in Europa. Für de 
Salmonet sah es so aus, als ob die ganze Welt in Aufruhr geraten sei. 
Durch die Universalität der Revolutionen war die Geschichte der Mensch-
heit nicht mehr länger mit der Geschichte Europas oder der christlichen 
Ökumene identisch. Sie musste zur Weltgeschichte werden.3 

1. Revolutionen: Begriffsgeschichte und politische Sprachen 

Revolutionen gehören zu den bemerkenswertesten Phänomenen der 
Geschichte, aber auch zu den am wenigsten verstandenen. Die inter-
nationale Revolutionsforschung hat in den vergangenen Jahrzehnten 
wiederholt versucht, die großen politischen Umbrüche der älteren und 
jüngeren Geschichte vergleichend zu interpretieren und dabei auch über 
den Tellerrand Europas hinausgeblickt. Soziologische Erklärungsansätze 
führten in diesem Zusammenhang vor allem in zwei Richtungen: Einmal 
zu einer Art politischer Anthropologie, die historisch-gesellschaftlichen 
Wandel auf der Grundlage »objektiver Beziehungen und Konflikte« 
zwischen unterschiedlichen sozialen Gruppen oder Staaten erklären wollte. 
Worum es dabei ausdrücklich nicht gehen sollte, waren die politischen 
Ansichten oder Ideologien der zeitgenössischen Akteure.4  

Ein zweiter Ansatz lenkte die Aufmerksamkeit auf Ursachen, die außer-
halb  der Reichweite menschlichen Handelns liegen – in der Natur, genauer 
gesagt in langfristigen Entwicklungen des Weltklimas und ihren Konse-

—————— 
 2 Siehe dazu etwa die Beiträge in Jakubowski-Tiessen (Hg.), Krisen des 17. Jahrhunderts. 
 3  Der umfassenste Forschungsbeitrag zu globalen Krisenphänomen der Epoche ist 

Parker, Global Crisis.  
 4 Skocpol, States and Social Revolutions, S. 291. Skocpol untersucht in ihrem Buch den Zeit-

raum vom 18. bis zum 20. Jahrhundert. Als Testfälle dienen ihr die Französische 
Revolution von 1787–1800, die Bolschewistische Revolution (1917–1921) und die 
Chinesische Revolution (1911–1949). 



 E I N L E I T U N G  11  

 
 
 

quenzen für die Demographie.5 Der amerikanische Soziologe Jack A. 
Goldstone meinte, eine milde Klimaphase habe seit dem Spätmittelalter zu 
einem signifikanten Bevölkerungswachstum in Eurasien geführt, das durch 
eine sich ab etwa 1600 anschließende »kleine Eiszeit« beendet worden sei. 
Daraufhin sei es zu einem flächendeckenden Missverhältnis zwischen Ein-
kommen und Preisen gekommen, zu Inflation, Landflucht und wachsender 
sozialer Rivalität. Die Revolutionen im 17. und 18. Jahrhundert waren für 
Goldstone darum Folgen demographischer Entwicklungen und eines 
naturgeschichtlichen Phänomens, die über Europa hinaus bis nach Ost-
asien gewirkt und an beiden Enden des eurasischen Kontinents politische 
Umwälzungen in Gang gesetzt hätten.6  

Die historische Forschung hat auf sozialwissenschaftliche Revolutions-
theorien dieser Art lange Zeit zurückhaltend reagiert, weil bei ihnen die 
analytische Gewichtung einzelner Faktoren (wie zum Beispiel Klima und 
materielle Ungleichheit) nicht immer klar begründet wird.7 Zudem hat sich 
die Prognostizierbarkeit von Revolutionen dadurch nicht erkennbar 
erhöht. Kaum jemand in der westlichen Welt hatte zum Beispiel die großen 
asiatischen Revolutionen des zurückliegenden Jahrhunderts kommen se-
hen, weder im Falle Chinas oder Vietnams, noch in Afghanistan oder Iran. 
Auch die Massenproteste im Jahr 2011 in Tunesien und die darauf fol-
genden Aufstandsbewegungen in großen Teilen des arabischen Raums 
trafen die meisten ausländischen Beobachter völlig unvorbereitet. Und 
selbst dort, wo ein regime change durch gezielte militärische Intervention von 
außen herbeigeführt wurde, wie in den vergangenen Jahren in Afghanistan, 
Irak oder Libyen, haben sich die politischen Folgen der gewaltsamen Ver-
änderungen als nahezu unkalkulierbar erwiesen.  

Genauer beschreiben lassen sich dagegen die zeitgenössischen Stra-
tegien, Revolutionen zu deuten. Fragen nach den Ursachen und Zielen von 
Revolutionen sowie nach den Gründen für ihren je spezifischen Verlauf 

—————— 
 5 In diesen Zusammenhang gehört auch die Klimageschichte, die durch aktuelle Debatten 

über den globalen Klimawandel größere Aufmerksamkeit erfährt; vgl. für Europa etwa 
Behringer, Kulturgeschichte des Klimas, S. 117–221; für Asien siehe Hill, South Asia; 
Boomgaard, Southeast Asia, S. 109–203; Liu, Environmental History und die entsprechenden 
Beiträge in Parker/Smith (Hg.), General Crisis.  

 6 Goldstone, Revolution and Rebellion, S. 25–26. Goldstone untersucht als exemplarische 
Fälle England, Frankreich, China und dem Osmanischen Reich. 

 7 Vgl. Baker/Edelstein, Introduction, S. 5–8. Die politikwissenschaftliche Revolutions-
forschung kann hier nicht ausführlich gewürdigt werden. Für einen umfassenden Über-
blick siehe O’Kane, Revolution, 4 Bde. 



12  A S I A T I S C H E  R E V O L U T I O N E N  

 
 

sind so alt wie der Begriff selbst. Er steht nicht für eine kohärente Idee mit 
einem unwandelbaren Bedeutungskern, sondern wurde im Laufe der Zeit 
sehr unterschiedlich verstanden und verwendet.  

Der neuzeitliche europäische Revolutionsbegriff kam ursprünglich aus 
der Sternenkunde und fand im Spätmittelalter seinen Weg von der 
naturwissenschaftlichen in die politische Sprache.8 1534 nannte Koperni-
kus sein Hauptwerk De revolutionibus orbium coelestium (Über die regelmäßige 
Kreisbewegung der Himmelskörper), das die Sternenkunde wie auch die 
Astrologie in Europa popularisierte. Man glaubte, die Bewegungen der 
Gestirne hätten Rückwirkungen auf das Leben der Menschen. Es war 
darum für viele denkbar, von den Bewegungsgesetzen der Planeten auf 
eine Gesetzmäßigkeit historischen Wandels auf Erden schließen zu 
können. Soweit es das irdische Geschehen betraf, konnte »Revolution« 
praktisch alle Arten von tiefgreifenden politischen Umwälzungen, Staats-
veränderungen, Revolten und Invasionen bezeichnen. »Revolution« wurde 
gleichbedeutend mit gewaltsamer Umkehrung oder Veränderung der politi-
schen Verhältnisse, Veränderungen in der Welt überhaupt. Dabei blieb die 
ursprüngliche astronomische Vorstellung von Wiederkehr und Kreislauf 
im Wortgebrauch noch lange gegenwärtig.9  

Die Forschungen der historischen Semantik und der politischen 
Ideengeschichte haben Revolution zumeist als ein genuin europäisches 
Konzept rekonstruiert, dessen Entstehung ausschließlich auf europäischen 
Erfahrungen zu beruhen schien. Die Aufwertung von Revolution zu einem 
»zentralen historisch-politischen Terminus«, diese Beobachtung machte 
einmal der Romanist Karl Heinz Bender, vollzog sich jedoch bis zum 
Ausbruch der Französischen Revolution nicht nur im Bereich der 
europäischen, sondern ebenso der »orientalischen« Geschichte.10 Aus heu-
tiger Sicht ist dieser Befund überraschend. Wie kann es sein, dass ein 
Begriff wie Revolution, der wie kaum ein anderer zu einem Schlagwort der 
modernen politischen Sprache wurde, ursprünglich eine Beschreibungs-
kategorie für politische Ereignisse in Asien gewesen ist? Mit dieser Frage 
verbindet sich nicht nur ein begriffsgeschichtliches Problem, sondern es 
fällt zugleich auch Licht auf eine transkulturelle Dimension des Revo-
lutionsbegriffs, die in den meisten historisch-semantischen Analysen bisher 

—————— 
 8 Zunächst im Italienischen; vgl. Rachum, Revolution, S. 16–37. 
 9 Vgl. Griewank, Revolutionsbegriff, S. 143–158; Schulin, Die Französische Revolution, S. 15–18. 
 10 Bender, Revolutionen, S. 59–61. 



 E I N L E I T U N G  13  

 
 
 

noch kaum berührt worden ist. Sie soll daher in diesem Buch näher 
beschrieben werden.  

Bender hielt Revolution für eine ursprünglich negativ besetzte Ab-
grenzungskategorie, um im 17. Jahrhundert die revolutionären Gescheh-
nisse in Asien von den politischen Entwicklungen in Europa wesensmäßig 
zu unterscheiden.11 Allerdings verhält es sich eher umgekehrt: Der Begriff 
bündelte zunächst alle gewaltsamen Staatswechsel auf der Welt, um sie als 
Teil eines universalhistorischen Gesamtgeschehens zu begreifen. Mit der 
Französischen Revolution vollzog sich jedoch ein grundlegender Bedeu-
tungswandel, der fortan alle früheren Auslegungen des Begriffs obsolet 
machen sollte. Die Revolution wurde zu einem politischen Programm mit 
klarer Richtung und festem Ziel erhoben.12  

Wie einschneidend diese Entwicklung für den europäischen Asien-
diskurs gewesen ist, zeigt der Sprachgebrauch des 19. Jahrhunderts, der das 
Revolutionsdenken der fortschrittlich-republikanischen Bewegungen be-
reits in sich aufgenommen hatte. In seiner Allgemeinen Geschichte (Bd. 6, 
1844) behauptete zum Beispiel der deutsche Staatswissenschaftler Karl von 
Rotteck, die chinesische Geschichte gleiche »der Naturgeschichte einer 
Thier-Gattung, welche in jeder Generation unverändert wiederkehrt – zeigt 
uns Jahrtausende hindurch immer ein und dasselbe Bild«. Auch im übrigen 
Asien sah der Freiburger Professor nur »wechselvolle Zertrümmerung und 
Errichtung ephemerer Herrschaften«. Überall »verworrene[s] barbarische[s] 
Getümmel«, nirgends aber Anzeichen für zivilisatorischen Fortschritt. 
»Eine einzige Revolution stellt sich nach Charakter und Folgen als 
welthistorisch wichtig dar, jene, die von Timur ausging, dem Erneuerer des 
Schreckens der Mongolen und ihrer Herrlichkeit«, meinte von Rotteck. 
Davon abgesehen habe die Geschichte Asiens erst mit der Ankunft der 
Europäer in der Neuzeit begonnen; Asien sei erst mit den Entdeckungs-
reisen der Portugiesen zur »eigentlich welthistorischen Schaubühne« 
geworden.13  

Karl von Rottecks Diktum stellt ohne Zweifel die Extremposition auf 
einer breiten Skala von zeitgenössischen europäischen Einschätzungen der 
geschichtlichen Möglichkeiten Asiens dar. Seine despektierlichen Formu-

—————— 
 11 Ebd., S. 75ff. 
 12 Baker, Revolutionizing Revolution, S. 71–102. 
 13 von Rotteck, Allgemeine Geschichte, Bd. 6, S. 164; 157 und 8–9; der Begriff des »Welt-

historischen« erinnert an den Göttinger Historiker August Ludwig Schlözer, der ihn in 
seiner Universal-Historie von 1772 geprägt hat. 



14  A S I A T I S C H E  R E V O L U T I O N E N  

 
 

lierungen machen aber deutlich, wie der Wandel europäischer Asien-
vorstellungen sich in der Weise des Sprechens über Asien niederzuschlagen 
vermochte. Seit der Französischen Revolution ist die Bedeutung des Wor-
tes eng an ein universalhistorisches Zivilisationsnarrativ gebunden, das bis 
heute unsere Vorstellungen von der Entwicklung der modernen Welt 
prägt.14 Revolution bezeichnet nicht mehr nur die mit Gewalt verbundenen 
Unruhen eines Aufstands, sondern auch eine geschichtsimmanente Teleo-
logie des Fortschritts und der politischen und gesellschaftlichen Eman-
zipation des Menschen.15  

Die Entstehung progressiver politischer Zielvorstellungen, die dem 
Revolutionsbegriff seine spezifisch neuzeitliche Bedeutung geben, war den 
meisten europäischen Theorien zufolge an einen Mindeststand zivilisa-
torischer Entwicklung gebunden, den die Gesellschaften Asiens noch nicht 
erreicht hätten und vielleicht von selbst gar nicht erreichen würden. Kaum 
jemand im Westen hätte wohl Karl Marx widersprochen, als dieser 1853 
meinte, die Briten seien in Indien als »das unbewusste Werkzeug der Ge-
schichte« aufgetreten, weil erst sie durch »radikale Revolutionierung der 
sozialen Verhältnisse« die Inder aus einem jahrtausendealten Zustand 
gesellschaftlicher Stagnation gerissen hätten.16 In bemerkenswerter Ver-
kennung alternativer Erfahrungen und Historizitäten wurde nun einzig der 
Zivilisation des Westens die Fähigkeit zu geschichtlicher Entwicklung 
zugestanden, die Kulturen Asiens dagegen als statisch und geschichtslos, 
als zu eigenständigem historischen Fortschritt unfähig betrachtet.17 

Die Geschichte des Revolutionsbegriffs verweist auf einen tiefen Ab-
grund, der das europäische politische Denken im 17. Jahrhundert von 
jenem des 19. Jahrhunderts trennt. Der ganze Entstehungsprozess der 
modernen westlichen politischen Weltanschauung ist in der semantischen 
Struktur von »Revolution« enthalten. Für unser Thema ist der Wandel 
europäischer Asienvorstellungen von besonderer Bedeutung, den Jürgen 
Osterhammel im Anschluss an Max Weber eine Entzauberung genannt hat. 
Während sich die europäische Zivilisation binnen weniger Jahrhunderte zu 
bis dahin ungekannter Kulturblüte gesteigert hatte, so lautete im 19. Jahr-

—————— 
 14 Zur Diskussion siehe die Beitr. in Koselleck/Reichardt (Hg.): Die Französische Revolution. 
 15 Koselleck u.a., Revolution, S. 653. 
 16 Marx [1853], Die britische Herrschaft in Indien, S. 133. 
 17 Conrad/Randeria, Einleitung, S. 35–38. 



 E I N L E I T U N G  15  

 
 
 

hundert die allgemeine europäische Auffassung, schien die Geschichte 
über die Zivilisationen Asiens hinwegzugehen.18  

Im Zuge der Bemühungen von europäischen Reisenden und Gelehrten 
um eine rationale und empirisch abgesicherte Weise der Natur- und 
Welterkenntnis verlor der märchenhafte Orient in den Augen Europas 
seinen Glanz. Gerade das Zeitalter der Aufklärung wird dabei zu einer 
zentralen Epoche der wissenschaftlich-rationalen Aneignung Asiens, die 
sowohl die Möglichkeit zum produktiven Austausch eröffnete als auch 
dabei half, die Grundlagen zur politischen Unterwerfung des asiatischen 
Kontinents zu legen.19 Die postkoloniale Forschung ist mit den geistigen 
Voraussetzungen der europäischen Moderne aus diesem Grund sehr kri-
tisch ins Gericht gegangen.20 Schon die aufgeklärte Philosophie Immanuel 
Kants, so schrieb etwa die Literaturwissenschaftlerin Gayatri C. Spivak, sei 
in ihren Grundzügen imperialistisch. Denn der außereuropäische »rohe« 
Mensch habe Kant zufolge (noch) keinen Zugang zu Moralität und 
Vernunft gefunden und bedürfe somit der Erziehung zur Mündigkeit 
durch Europa. Das universalistische Denken der Aufklärung sei nur 
scheinbar inklusiv, weil in ihm allein Europa als philosophisches Subjekt 
auftreten könne. Durch Kants kritische Philosophie, meint Spivak, seien 
die geistigen Grundlagen für eine Ausgrenzung (foreclosure) der Anderen 
gelegt worden, die sich später bei Hegel und Marx zu einem geschlossenen 
eurozentrischen Entwicklungskonzept entfaltet hätten.21 

Spivaks Lektüre der großen Texte dieser »last Three Wise Men of the 
Continental (European) tradition« mag in vielen Details philologisch 
ungenau, manchmal geradezu sinnentstellend sein.22 Ihre Kritik rührt aber 
mit Recht an ein zentrales Paradigma des modernen westlichen Denkens, 
das im 18. Jahrhundert bei Voltaire Philosophie de l’histoire, bei den schotti-
schen Moralphilosophen conjectural history und im deutschen Idealismus 
Geschichtsphilosophie genannt wurde. Jeder dieser historischen Entwürfe ent-
hielt ein komparatistisches Element, das es den Philosophen und Literaten 
ermöglichte, die Geschichte aller menschlichen Gesellschaften in ihre 
Überlegungen einzubeziehen. Im transkulturellen Vergleich zwischen 

—————— 
 18 Osterhammel, Entzauberung Asiens, S. 16–18. 
 19 Siehe dazu die Beitr. in Lüsebrink (Hg.), Das Europa der Aufklärung.  
 20 Carey/Festa, Some Answers. 
 21 Spivak, A Critique of Postcolonial Reason, S. 19 und 26–27. 
 22 Ebd., S. 110–111. Zur Kritik an Spivaks Kantlektüre siehe Carey/Trakulhun, 

Universalism, S. 254–267. 



16  A S I A T I S C H E  R E V O L U T I O N E N  

 
 

Asien und Europa trat der Eigensinn der eigenen Traditionen immer stär-
ker hervor, und immer häufiger fiel dieser Vergleich zu Ungunsten der 
asiatischen Völker aus. Das zivilisatorische Selbstverständnis Europas, so 
scheint es, konnte sich erst in der Differenz zur Geschichte der »Anderen« 
konstituieren.  

Man kann die Interpretationsverfahren von Spivak und anderen 
Autoritäten des Postkolonialismus als poststrukturalistisch geschulte, 
interkulturelle Varianten »klassischer« Ideengeschichte bezeichnen, 
insofern bei ihnen die Textauswahl noch weitgehend von den 
Gipfelwanderungen der älteren Philosophiegeschichte bestimmt ist. Dieses 
Buch verfolgt eine andere Strategie. Es rekonstruiert die universal-
historische Erfassung Asiens als einen geistigen Aneignungsprozess, in 
dem europäische Revolutionsdiskurse und asiatische Geschichts-
schreibung, geschichtsphilosophische Entwicklungsmodelle und zeit-
genössische Ideen von Herrschaft und Kolonialismus miteinander 
verwoben waren. Der begriffsgeschichtliche Befund dient dabei als Aus-
gangspunkt für die Analyse von sehr unterschiedlichen Repräsentations-
formen Asiens in der europäischen Kulturgeschichte. 

Historische Grundbegriffe wie Revolution können als konstituierende 
Elemente »politischer Sprachen« betrachtet werden. Das heißt, ihre 
Bedeutung und diskursorganisierende Funktion erschließen sich erst in der 
Zusammenschau mit zeitgenössischen Diskurspraktiken und den je vor-
herrschenden Deutungshorizonten.23 Der Ideenhistoriker John G. A. Po-
cock hat in mehreren Arbeiten auf die Pluralität und Mehrschichtigkeit 
politischer Sprachen aufmerksam gemacht, die dann ans Licht träten, wenn 
die zentralen Texte einer geistesgeschichtlichen Tradition stärker in ihre je 
möglichen historischen Kontexte eingebettet würden. Diese bilden bei 
Pocock unterschiedliche »Diskursuniversen«, die je eigenen semantischen 
Regeln folgen – von der Hochsprache der politischen Leittexte einer Epo-
che über die populären Sprachen der Unterhaltungsliteratur bis zum radi-
kalen Duktus politischer Pamphlete.24  

Pococks Ansatz, der gemeinsam mit jenen von Quentin Skinner, James 
Tully und anderen heute für die »neue« Ideengeschichte der sogenannten 
Cambridge School steht, erbringt einen methodischen Komplexitätsgewinn, 
der nicht nur eine Hinwendung zu Texten und Autoren der zweiten Reihe, 
sondern potentiell auch zu nicht-textuellen Zeugnissen implizieren kann. 

—————— 
 23 Vgl. zum theoretischen Kontext Lottes, Neue Ideengeschichte, besonders S. 263–265. 
 24 Etwa Pocock, Sprachen und ihre Implikationen, S. 88-126.  



 E I N L E I T U N G  17  

 
 
 

Revolutionen werden in neueren historischen und kulturwissenschaftlichen 
Studien häufig als medial konstruierte Ereignisse beschrieben. Gerade die 
neuzeitliche Revolution erwacht demnach erst durch ihre massenmediale 
Vermittlung und Reproduktion zum Leben. Sie ist ein ebenso politisches 
wie publizistisches Phänomen.25 Zwar fehlte bei den frühneuzeitlichen Re-
volutionen in Asien noch weitgehend eine Öffentlichkeit als regulierendes 
Element des Umsturzes, doch bereits sie waren Medienereignisse in Europa, 
die in unterschiedlichen Segmenten öffentlicher Artikulation ihren Nieder-
schlag gefunden haben.26 So wurde die Geschichte vom Sturz der chine-
sischen Ming-Dynastie im 17. Jahrhundert nicht nur in Zeitungen und 
Reiseberichten verbreitet, sondern auch von Literaten, Kupferstechern und 
den Dramaturgen des Theaters aufgegriffen.27 Als die britischen Er-
oberungen in Indien im 18. Jahrhundert zum Gegenstand öffentlicher Dis-
kussionen wurden, existierte von Beginn an ein enger Zusammenhang 
zwischen Text, Drama und Bildsatire.28 Die Analysen in diesem Buch 
stützen sich daher auf ein breites Spektrum an zeitgenössischen Quellen zu 
großen politischen Umstürzen und Dynastiewechseln in Asien. Sie behan-
deln Werke der europäischen und asiatischen Reiseliteratur, der Chronistik 
und des missionarischen Schrifttums. Bildquellen, Bühnenstücke und geo-
graphische Karten sind ebenso wichtig wie die Werke großer Denker oder 
die Verfasser von Flugblättern und illustrierten Einblattdrucken.29  

2. Drei universalgeschichtliche Modelle 

Die Europäer produzierten seit dem 17. Jahrhundert einen steten Strom an 
Informationen über alle für sie erreichbaren Erdteile: Texte, Bilder, Arte-
fakte, die sie in die Lage versetzten, die eigenen geschichtlichen 
Erfahrungen immer wieder neu mit denjenigen anderer Gesellschaften zu 
vergleichen und schließlich in ein allgemeines Gesetz historischer 

—————— 
 25 Schlögl, Revolutionsmedien – Medienrevolutionen. 
 26 Weißbrich/Carl, Präsenz und Information, S. 75-98. 
 27 Zeitgenössische chinesische Berichte über das Ereignis, auf die im Folgenden nur gele-

gentlich verwiesen werden kann, stammen überwiegend aus der Jangtse-Region; vgl. 
Struve, Voices from the Ming-Qing Cataclysm, S. 3. 

 28 Taylor, Theatres of Opposition, S. 67–118. 
 29 Zur Visualisierung der »Revolution« Cilleßen/Reichardt (Hg.), Revolution und Gegen-

revolution; Kohle/Reichardt, Visualizing the Revolution.  



18  A S I A T I S C H E  R E V O L U T I O N E N  

 
 

Bewegung einzubringen. Dabei zeichnen sich drei Denkmodelle ab, die 
historische Bewegungsform Asiens universalhistorisch zu reflektieren. Sie 
sollen hier kurz skizziert werden, um sie in späteren Kapiteln weiter zu 
präzisieren: 

a. Heilsgeschichtlicher Universalismus  

Der Begriff »Revolution« bezeichnete seit dem 17. Jahrhundert im euro-
päischen Sprachgebrauch einen plötzlichen und zumeist gewaltsamen 
politischen Wandel, erklärte aber nicht, warum die Dinge sich überhaupt 
veränderten. Weil für die Christen in Europa nur Gott die Antwort auf die-
se Frage kennen konnte, suchten sie in der Bibel nach Erläuterung. Die 
Heilige Schrift lehrte sie, das Entstehen und Vergehen von politischer 
Herrschaft als Teil eines göttlichen Plans zu verstehen. Demnach gab es 
einen Anfang und ein Ende der Geschichte. Sie beginnt mit dem Sünden-
fall, als der Mensch gegen seinen Schöpfer rebellierte. Sie kulminiert in der 
Fleischwerdung Gottes in Jesus Christus, der Gottes Absicht ankündigt, 
den Menschen von seinen Sünden zu erlösen. Sie endet mit dem Jüngsten 
Gericht, wenn Gott dereinst in einem letzten Tribunal die Spreu vom 
Weizen trennen und den Gläubigen das Heil bringen würde, allen anderen 
aber ewige Verdammnis. Im Horizont der christlichen Geschichts-
auslegung war das weltliche Geschehen nicht an sich sinnvoll, sondern nur 
im Hinblick auf dieses Heilsgeschehen von Bedeutung.30 Und weil Gottes 
Wille unter den Christen ebenso wie unter den »Heiden« wirkte, waren 
auch die Länder Asiens, wie überhaupt die ganze Menschheit, in diesen 
Geschichtsverlauf eingebunden. Die Reiche des Nahen und Fernen Ostens 
durchliefen dabei im Prinzip die gleichen Zyklen von Aufstieg und Nieder-
gang wie jene in Europa. Die Heilsgeschichte war universal, weil in ihr alle 
Völker und Reiche seit Anbeginn der Zeit einbegriffen waren. 

Ein zentrales Element des eschatologischen Denkens ist die Idee des 
Verfalls. Seit dem Sündenfall, so die Vorstellung, hat sich der Mensch 
immer weiter von Gott entfernt. Zugleich aber ringt er beständig darum, 
durch Umkehr und Reue zu Gott zurückzufinden. Der christliche Univer-
salismus vertrat daher auch positiv die These von der Erhaltbarkeit der 
Welt. Die Berichte der Reisenden in Asien erzählten von einer universalen 
Ordnung in der Vielfalt, die nicht zuletzt in den Schriften der Missionare 

—————— 
 30 Vgl. Löwith, Weltgeschichte und Heilsgeschehen, S. 196ff. 



 E I N L E I T U N G  19  

 
 
 

ihren Ausdruck fand. Sie schilderten die Revolutionen als Störfälle einer 
überbrachten Ordnung. Niemand sehnte die Revolution herbei, ebenso 
wenig wie man sich einen Krieg oder eine Hungersnot wünschte. Für 
portugiesische Reisende, jesuitische Geistliche, für europäische Dichter, 
Dramaturgen oder Kompaniekaufleute war auch in Asien die alte Ordnung 
im Zweifel die bessere Ordnung.31 

Die Vorstellung von einer kreisförmigen Bewegung historischen Wan-
dels, die bei dieser Geschichtsinterpretation meistens im Spiel war, stand 
nicht notwendig im Widerspruch zur gleichzeitig vorherrschenden Furcht 
vor dem Ende der Welt. Die politischen Umwälzungen in Asien und Euro-
pa konnten vielmehr (vor allem in Zeiten allgemeiner wirtschaftlicher 
Krisen und sozialer Spannungen) als ferne Menetekel der Endzeit inter-
pretiert und damit zu lokalen Realisierungsformen des einzigen, weltum-
spannenden Verhängnisses werden. Die Revolution bezeichnete dabei den 
entscheidenden Umschwung, in dem sich der unergründliche Wille Gottes 
offenbarte: »all revolutions here below [...] are carried along according to 
the eternally fixed purposes of God, free in itself, taking neither rise, 
growth, cause nor occasions, from anything amongst the sons of men«, 
meinte der englische Geistliche John Owen 1646 in einer Predigt vor dem 
House of Commons. Owen bezog sich mit seinen Worten auf die kon-
fessionellen und verfassungsrechtlichen Streitigkeiten während der engli-
schen Revolution, doch sie galten für ihn im Prinzip für alle revolutionären 
Veränderungen auf der Welt.32  

b. Weltbürgerlicher Konservatismus  

Am Ende des 17. Jahrhunderts, mit dem Beginn der Frühaufklärung, 
verloren die geschichtstheologischen Konstruktionen der christlichen 
Überlieferung ihre Überzeugungskraft. Die geistigen Säulen des tra-
ditionellen europäischen Weltverständnisses gerieten in eine Krise: »Völlig 
anerkannte Begriffe wie der des allgemeinen Consensus als Beweis für 
Gott, der des Wunders, wurden in Zweifel gezogen«, meinte der 
französische Historiker Paul Hazard für die Zeit von etwa 1685 bis 1715. 

—————— 
 31 Vgl. van Kley, Europe’s »Discovery« of China, S. 358–385.  
 32 Owen, A Vision, S. 3. 



20  A S I A T I S C H E  R E V O L U T I O N E N  

 
 

»Man verbannte das Göttliche in unbekannte und unerforschliche Himmel. 
Der Mensch und der Mensch allein wurde das Maß aller Dinge; er war 
selbst Grund und Zweck seines Daseins.«33 Die Wende zum 
aufklärerischen Rationalismus, die Hazard beschrieb, führte zur Sus-
pendierung der christlichen Heilsgeschichte als Leitfaden für univer-
salgeschichtliche Betrachtungen, nicht aber zum Abschied von jeder Art 
historischer Sinnbildung überhaupt. Die Vielfalt kultureller Erscheinungen 
und historischer Entwicklungen auf der Welt blieben nämlich erklärungs-
bedürftig. Sie konnten nun aber nicht mehr länger als je unterschiedliche 
Ausdrucksformen eines außerweltlichen göttlichen Willens verstanden wer-
den. Ihre Ursachen mussten vielmehr in der Welt selbst gesucht werden.  

Der ursprünglich zirkuläre Richtungssinn von »Revolution« wurde 
bewusst in den politischen Sprachgebrauch übernommen und indizierte 
damit die Möglichkeit, ja Notwendigkeit einer Rückkehr der politischen 
Verhältnisse zu ihrem Ausgangspunkt. In einer bekannten Formulierung 
bezeichnete Thomas Hobbes daher die Restauration in England unter 
Karl  II. als eine Revolution, weil sie zu den Stuarts zurückgeführt habe: »I 
have seen in this revolution a circular movement from the souvereign 
power through two usurpers, from the late king [Charles I] to his son 
[Charles II]«.34  

Diese Interpretation des Revolutionsbegriffs wurde getragen vom 
Glauben an die Rechtmäßigkeit der altständischen Gesellschaft in Europa 
und ihrer Hierarchien und Herrschaftsstrukturen. Sie allein, so schien es, 
garantierten die Selbsterhaltung des Gesellschaftsgefüges. Im vergleichen-
den Blick erwies sich dieser Gedanke auch als übertragbar auf die in Asien 
beobachteten Formen politischen Wandels. Europäische Berichte von 
Revolutionen in Asien waren ordnungsorientiert, am Gedanken an die 
Bewahrung geschichtlicher Kontinuität, die Geltung von Recht und den 
Fortgang der Kultur ausgerichtet. Für ihre Verfasser entschied sich das 
Schicksal der asiatischen Imperien daher an deren Fähigkeit, nach einer 
Revolution durch die Rückbesinnung auf älteste Traditionen den politi-
schen Wiederaufstieg zu erreichen. Europäische Beobachter in der Frühen 
Neuzeit sahen überall auf der Welt Gefahren des dynastischen Nieder-
gangs, aber an allen Orten auch erhaltenswerte politische Ordnungen. Sie 
plädierten vor dem Hintergrund der eigenen Erfahrungen in Europa für 

—————— 
 33 Hazard, Die Krise des europäischen Geistes, S. 23. 
 34 Hobbes [1668], Behemoth, S. 204. 


	Leere Seite



