
Weltreligion im Umbruch



Olaf Blaschke ist Professor für Neuere und Neueste Geschichte unter besonderer 
Berücksichtigung der Geschichte des 19. Jahrhunderts an der Westfälischen 

Wilhelms-Universität Münster. 
Francisco Javier Ramón Solans ist wissenschaftlicher Mitarbeiter (Juan de la 

Cierva-Incorporación) am Departamento de Historia Moderna y Contemporánea 
der Universität Zaragoza.

Schriftenreihe »Religion und Moderne«

Band 12

Herausgegeben im Auftrag des Centrums für Religion und Moderne (CRM) der Westfälischen  
Wilhelms-Universität Münster von Thomas Großbölting, Detlef Pollack,  

Barbara Stollberg-Rilinger und Ulrich Willems

Wissenschaftlicher Beirat

Thomas Bauer, Matthias Casper, Marianne Heimbach-Steins, Mouhanad Khorchide,  
Judith Könemann, Hans-Richard Reuter, Perry Schmidt-Leukel, Martina Wagner-Egelhaaf  

(alle Münster), Hans Joas (Berlin) und Hugh McLeod (Birmingham)



Olaf Blaschke, 
Francisco Javier Ramón Solans (Hg.)

Weltreligion im Umbruch
Transnationale Perspektiven auf das Christentum 

in der Globalisierung

Campus Verlag
Frankfurt/New York



ISBN 978-3-593-50858-0 Print
ISBN 978-3-593-43870-2 E-Book (PDF)

Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung ist ohne 
Zustimmung des Verlags unzulässig. Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen, Übersetzungen, 

Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.
Trotz sorgfältiger inhaltlicher Kontrolle übernehmen wir keine Haftung für die Inhalte externer 
Links. Für den Inhalt der verlinkten Seiten sind ausschließlich deren Betreiber verantwortlich.

Copyright © 2019 Campus Verlag GmbH, Frankfurt am Main
Umschlaggestaltung: Campus Verlag GmbH, Frankfurt am Main

Umschlagmotiv: Weltkarte der Mission, aus: Joseph Josenhans (Bearb.), Atlas der 
  Evangelischen Missions Gesellschaft zu Basel, Basel 2. Aufl. 1859

Satz: Campus Verlag GmbH, Frankfurt am Main
Gesetzt aus der Garamond

Druck und Bindung: Beltz Grafische Betriebe GmbH, Bad Langensalza
Printed in Germany

www.campus.de

Gefördert durch die Deutsche Forschungsgemeinschaft (DFG) im Rahmen der Exzellenzstrategie 
des Bundes und der Länder – EXC 2060 »Religion und Politik. Dynamiken von Tradition und 

Innovation« – Projekt C2-26.



 

 

Inhalt 

Einleitung: Katholizismus- und Protestantismusforschung  
vor der Herausforderung der Globalgeschichte ................................................ 9 
Olaf Blaschke 

I. Transnationale und globalgeschichtliche Perspektiven 
auf das Christentum 

Transnationale und komparative Zugriffe 
auf die Religionsgeschichte ................................................................................. 59 
Thies Schulze 
 
Transfer, Interaktion, Transformation: Globalhistorische Blicke  
auf Missionsgeschichte ........................................................................................ 79 
Reinhard Wendt 
 
Amerikanismus, Modernismus und Antimodernismus um 1900: 
Transnationale Perspektiven auf die katholische Ideengeschichte ............ 103 
David Rüschenschmidt 
 
Zwischen Internationaler Politik und Religionstourismus:  
Palästina im Internationalisierungsprozess des 19. Jahrhunderts ............... 129 
Hannah Müller-Sommerfeld 
 
The Long Nineteenth Century, Christianity, and the Global Religious 
System: Differentiation, Reconstruction, Revitalization .............................. 159 
Peter Beyer 
 



6 I N H A L T  

 

 

Kommentar: Was kann Globalgeschichte von der  
Modernisierungstheorie lernen? ....................................................................... 179 
Detlef Pollack 

II. Das Christentum in Zeiten der Globalisierung 

1. Globalisierung des Christentums: Diffusion oder Aneignung, 
Uniformierung oder Partikularisierung? 

Christliche Internationalismen um 1910:  
Transkontinentale Netzwerke protestantischer Missionare  
und indigen-christlicher Akteure aus Asien  .................................................. 195 
Klaus Koschorke 
 
Protestantism in Latin America and Latin Europe:  
The Religious Field and its Transformations ................................................. 219 
Jean Pierre Bastian 
 
Formierung und Entgrenzung: Der deutsche Katholizismus  
und seine globalen Verbindungen im 19. Jahrhundert ................................ 241 
Bernhard Schneider 
 
Belgium since 1831: A Model for the Ultramontane Movement  
in Europe or Model Student o the Black International? ............................. 273 
Jan De Maeyer 
 
Verflechtungen und Entflechtungen: Die katholische Kirche  
und die Unabhängigkeit Lateinamerikas ......................................................... 295 
Silke Hensel 
 
Bis ans Ende der Welt: Transatlantische ultramontane Netzwerke  
zwischen Lateinamerika und Europa .............................................................. 313 
Francisco Javier Ramón Solans 
 



 I N H A L T  7  

 

 

Tantra und Katholizismus im Kontext 
einer globalen Religionsgeschichte .................................................................. 341 
Julian Strube 
 
Kommentar: Das Christentum als Agent der Globalisierung? ................... 365 
Thomas Großbölting 

2. Christentum und Globalisierung: Reaktionen, Grenzen und 
Abwehr 

Zwischen Selbstbewusstsein und Angst: Deutscher Protestantismus  
als globale Diaspora am Beispiel Brasiliens ................................................... 377 
Frederik Schulze 
 
Diakonie ohne Grenzen? Vom transnationalen Ideal  
in Johann Wicherns Zeit bis zu dessen Scheitern ......................................... 403 
Sven Henner Stieghorst 
 
Gender, Religion und Globalgeschichte: Perspektiven auf  
Mission und Konfession im Zeitalter der Moderne ..................................... 429 
Yvonne Maria Werner und Katharina Kunter 
 
Grenzen der Ultramontanisierung:  
Unabhängige katholische Bewegungen in Asien um 1900 .......................... 451 
Adrian Hermann 
 
Kommentar: Globalisierung, Weltgesellschaft und Differenzierung ........ 475 
Volkhard Krech 
 
Autorinnen und Autoren .................................................................................. 503 
 
 



 

 



 

 

Einleitung: Katholizismus- und 
Protestantismusforschung vor der 
Herausforderung der Globalgeschichte 

Olaf Blaschke 

Die sogenannte Globalisierung gibt es nicht erst seit gestern, sondern seit 
bald 200 Jahren. Gesprochen freilich wird über »Globalisierung« vermehrt 
erst seit den 1990er Jahren. Vielleicht deshalb sind viele ihrer Kommenta-
toren, Anhänger und Gegner davon überzeugt, dass dieses undurchsichtige 
Phänomen erst in den letzten Jahrzehnten über uns kam, ob mit guten 
oder schlechten Auswirkungen. Und noch etwas anderes scheint neu zu 
sein: die gegenwärtigen Umwälzungen im Feld der Religion. Auch die Be-
wertung dieser rapiden Veränderung bleibt zweigeteilt. Welche Richtung 
schlägt dieser Wandel ein? Manche finden, die vermeintlich hergebrachte, 
seit Jahrhunderten befolgte Religiosität schmelze vor unseren Augen unter 
der Sonne der Moderne rasch dahin, andere meinen, in jüngster Zeit gebe 
es eine Wiederkehr der Religion oder deren zunehmende Pluralisierung.1 
Wie auch immer die Bewertung ausfällt – in jedem Fall scheinen wir das 
Privileg der direkten Zeitzeugenschaft der Globalisierung und des religiö-
sen Wandels zu haben. 

Gerne werden die beiden Neuerungen auch miteinander kombiniert 
und in ihrem kausalen Wechselverhältnis zueinander gesehen. Die Globali-
sierung berühre auch die Weltreligionen, die »in den letzten Jahrzehnten in 
einem bisher nie gegebenen Maß einander näher gerückt« seien.2 Die aktu-
ell erfahrene Globalisierung dient dazu, den religiösen Wandel zu erklären. 
Typisch sind dann solche Sätze: »Eine Welle religiöser Gewalt verunsichert 
die Welt« seit dem 11. September 2001. Der Religionswissenschaftler Hans 
G. Kippenberg »macht deutlich, dass die Globalisierung eine neue – un-
friedliche – Epoche der Religionsgeschichte einläutet«.3 Warum hat »die 
Globalisierung« aber fast 200 Jahre mit dem Einläuten dieser Neuerung 

—————— 
 1  Vgl. Pollack u. Rosta 2015 versus Graf 2004; grundsätzlich: Gabriel 2008; Gabriel u.a. 

(Hg.) 2012. 
 2  Müller u.a. 2007, S. X. 
 3  Kippenberg 2008, Klappentext. 



10 O L A F  B L A S C H K E  

 

gewartet? Oder solche Sätze: »In den vergangenen Jahrzehnten erlebte 
Religion, insbesondere das Christentum, eine Revitalisierung, weil die Glo-
balisierung durchlässige transnationale Netzwerke schuf, die halfen, religiö-
se Botschaften vom lokalen ins globale Publikum zu transportieren«4 
Genau dies aber ist doch schon im 19. Jahrhundert möglich gewesen und 
geschehen. Soll Globalisierung damals keine Wirkung gezeigt haben? An-
scheinend leben wir erst jetzt in einer Zeit massiver globaler und religiöser 
Umwälzungen.5 Oder leben wir eher in Zeiten sinkenden Geschichtsbe-
wusstseins? Beide Gegenwartsdiagnosen jedenfalls und ihre Kombination, 
wenn Globalisierung als schlichtes Explanans für das Explanandum Religi-
on herhalten muss, argumentieren aus dem jeweiligen eigenen begrenzten 
Erfahrungsraum heraus. Beide täuschen in ihrer Kurzsichtigkeit darüber 
hinweg, wie sehr schon das 19. Jahrhundert von der beschleunigten Globa-
lisierung geprägt und wie radikal das religiöse Feld schon damals umge-
pflügt wurde. Um sich diesem Thema zu stellen, erste Einsichten zusam-

—————— 
 4 Cruz 2016, S. 85; Übersetzung d.V.; Cruz ist Theologin in Australien; ähnliche Spätda-

tierung: Robert 2000. 
 5 Viel Schaden angerichtet haben hier die frühen Theoretiker der Globalisierung der 

1990er Jahre in Soziologie, Politikwissenschaft und Ökonomie. Sie »verschmähten eine 
historische Perspektive« und glaubten, die Menschheit lebe »nun« in der Globalisierung: 
Osterhammel 2017a, S. 14. Paradoxerweise erliegt ausgerechnet auch Jan Eckel 2018, S. 
74f., in seinem klugen und differenzierten Plädoyer für die Historisierung des in den 
1990er Jahren an Attraktivität gewinnenden Globalisierungsbegriffs der Vorstellung, 
man dürfe den, vage fomuliert, »politischen und sozioökonomischen Wandel, auf den 
sich das Globalisierungsdenken der neunziger und zweitausender Jahre bezog,« nicht 
leugnen (S. 74). Zwar seien der Terminus und die Denkfigur der »Globalisierung«, die 
mit der Ausbreitung etwa multinationaler Unternehmen einsetzte (75f.), als Epochenbe-
zeichnung zu historisieren und ungeeignet, dennoch sei »die Bundesrepublik seit den 
neunziger Jahren als eine transnational verflochtene Nation« zu verstehen, »in deren 
Gegenwartsdiagnosen die Wahrnehmung dieser Verwobenheit eine überragende Bedeu-
tung gewann« (S. 75), eine Formulierung, die der Globalisierungsrede vorzuziehen sei. 
Tatsächlich aber gab es multinationale Unternehmen schon im 19. Jahrhundert (vgl. 
Hertner 1986), und derselbe Befund der transnational verflochtenen Nation wurde 
schon für das Deutsche Kaiserreich ausgestellt (vgl. Conrad 2006); selbst die Wahrneh-
mung weltweiter Verflechtungen lässt sich bis in die Mitte des 19. Jahrhunderts zurück-
verfolgen. Das ist der Preis, den Zeithistoriker, zu lange konzentriert auf die zweite 
Hälfte des 20. Jahrhunderts, zahlen. Eckel (S. 72) findet für die seit den 1990er Jahren 
verstärkt artikulierte »Wahrnehmung selbst, dass der Globus in Raum und Zeit 
schrumpfte« Vorläufer im 20. Jahrhundert »bereits« in den 1940er Jahren – ohne die 
hundert Jahre vorher auftauchenden Reflexionen und alternativen Semantiken in seine 
begriffsgeschichtliche Argumentation einzubauen. Ausdrücklich behandelt er nur 
Deutschland im letzten Vierteljahrhundert, nicht andere Länder (S. 45), womit er den 
methodologischen Nationalismus ausgerechnet auf das Globalisierungsthema anwendet. 



 E I N L E I T U N G  11  

 

 

menzutragen und sie zu diskutieren, fand vom 7. bis 9. Oktober 2016 die 
Tagung »Weltreligion im Umbruch. Transnationale Perspektiven auf das 
Christentum in der Globalisierung des 19. Jahrhunderts« an der Westfäli-
schen Wilhelms-Universität Münster im Rahmen des Exzellenzclusters 
»Religion und Politik« statt – ein internationaler, aber auch ein interdiszip-
linärer Kreis von Teilnehmerinnen und Teilnehmern aus der Geschichts-
wissenschaft, Soziologie, Religionswissenschaft und Theologie.6 

»Weltreligion im Umbruch«: Bei Kundigen dürfte dieser Titel Erinne-
rungen auslösen. Er ist eine Anspielung auf Thomas Nipperdeys Buch 
»Religion im Umbruch«. Es löste 1988 große Wirkung aus und gilt als In-
dikator für den »religious turn« in der deutschsprachigen Geschichtswis-
senschaft.7 Nipperdey behandelte den Katholizismus, den Protestantismus 
und die »Unkirchlichen« in Deutschland, indes nicht die Juden.8 Das Buch 
hat eine ganze Generation von Katholizismus- und Protestantismusfor-
schern mitgeprägt. Der Titel »Weltreligion im Umbruch« versteht sich als 
eine Art Verbeugung vor Nipperdeys Pionierleistung. Heute, drei Jahr-
zehnte später, soll jedoch das Ziel gesetzt werden, für die Frage der Neu-
konfiguration des Christentums den nationalgeschichtlichen Rahmen zu 
erweitern, in dem Nipperdey sich noch bewegte. Der internationale Hori-
zont hat sich vergrößert. Es sollen transnationale und globalgeschichtliche 
Fragen an das katholische und evangelische (nicht jedoch orthodoxe, kop-
tische etc.) Christentum angelegt werden. 

Auch der Untertitel kann ausbuchstabiert werden. Es sollen transnatio-
nale, aber auch globalgeschichtliche Perspektiven auf Katholizismus und 
Protestantismus in der ersten Globalisierung seit dem frühen 19. Jahrhun-
dert geworfen werden. Beide Konfessionen werden als Teil ein und dersel-

—————— 
 6 Der Einladung folgten Referentinnen und Referenten von Hamburg bis München, 

ebenso wie Gäste aus dem nahen und fernen Ausland wie Schweden und Belgien, 
Frankreich, der Schweiz und Kanada. Viele Teilnehmerinnen und Teilnehmer waren 
auch aus Münster, was bei immerhin rund 200 Wissenschaftlerinnen und Wissen-
schaftlern des Clusters nahe liegt. Die Veranstalter, Francisco Javier Ramón Solans und 
ich, bedanken uns bei allen Beteiligten, den drei Kommentatoren sowie beim Cluster für 
die stets zuverlässige Hilfe, ferner bei den Herausgebern der Reihe für die Aufnahme 
des Buches und nicht zuletzt bei Pia Kleine und Charlotte Jánosa für die sorgfältige 
Korrektur- und Redaktionsarbeit. 

 7 Nipperdey 1988, habe hierzulande gar die »Wende in der Aufmerksamkeit« markiert: 
Gailus 2001, S. 96. Neugebauer-Wölk 2006, verweist trotz der Bedeutung Nipperdeys 
aber auf Schieder 1974, als Ausgangspunkt der neuen Religionsgeschichte. 

 8 Juden bekamen ein eigenes Kapitel in Nipperdey 1990, S. 396–413; das Taschenbuch 
von 1988 ist integriert auf S. 428–530. 



12  O L A F  B L A S C H K E  

 

 

ben Weltreligion verstanden, anders als es im Überschwang des Lutherjah-
res 2017 »zum 500-jährigen Bestehen einer Weltreligion [!]« (des 
Protestantismus) schon zu hören war.9 Hier ist nicht zu diskutieren, was 
eine Weltreligion von einer Landesreligion10 unterscheidet oder welche 
globalen Perspektiven sich für den Buddhismus, die islamische Umma und 
andere Weltreligionen, gar Religion allgemein ergeben könnten. Es geht 
allein um das Christentum, das sich im 19. Jahrhundert zunehmend als 
»Weltreligion« zu verstehen begann, befreit von nationalstaatlichen Rega-
lien. 

Damit kreist das Projekt um zwei Kernfragen. Erstens: Was bringt die 
Globalgeschichte für das Thema Religion? Warum sollte man diesen neuen 
Zugang nutzen? Die zweite Frage legt das Augenmerk auf ein anderes 
Thema, nämlich auf Globalisierungsprozesse. War das Christentum Akteur 
oder Leidtragender der Globalisierung, Gewinner oder Verlierer? Wie ging 
es mit der Zumutung der Globalisierung um? Mit diesen zwei Teilfragen, 
nach denen das Buch strukturiert ist, stellt sich die Herausforderung, die 
Globalgeschichte in Teil I und die Globalisierungsgeschichte in Teil II 
nicht allzu sehr miteinander zu vermengen. In der Praxis geraten beide 
Fragen oft durcheinander, zumal Globalgeschichte in den 1990er Jahren 
die Bühne als Globalisierungsgeschichte betrat, bevor sich ihr Repertoire 
erweiterte.11 Sogar dem »unbestrittene(n) Doyen der Welt- oder Globalge-
schichte«12 ist es passiert, dass er an einer Stelle schreibt »›Globalgeschich-
te‹ [...] ist die Geschichte der Globalisierung«,13 an anderer Stelle jedoch: 
»Globalgeschichte ist nicht dasselbe wie die Geschichte der Globalisie-
rung«.14 Tatsächlich ist es hilfreich, den keineswegs linearen Prozess der 

—————— 
 9 Bollmann 2017, S. 21. 
 10 Zu dieser Unterscheidung im 19. Jahrhundert vgl. Masuzawa 2005. 
 11 Vgl. Sachsenmaier 2010. Noch für Komlosy 2011, S. 49, bezieht sich »Globalgeschichte 

[...] auf die Geschichte der Globalisierung.« Die »New Global History« von Bruce Maz-
lish 2006, möchte die Globalgeschichte ganz mit der angeblich erst 1970 einsetzenden 
Globalisierung identifizieren. Vorher hat Globalgeschichte wohl keinen Sinn. 

 12 Löhr 2017. 
 13 Osterhammel 2005, S. 460f: »Globalgeschichte bedeutet die Suche nach Beginn und 

früherer Entwicklung des heute durch Globalisierung gestifteten Weltzusammenhangs.« 
Zwei Jahre zuvor erschien erstmals Osterhammel u. Petersson 2012, S. 19, wo es wiede-
rum umgekehrt hieß: »Die Geschichte der Globalisierung, ein ziemlich genau definier-
baren Prozesses, ist ein Unterproblem der Globalgeschichte, die durchaus auch Bezie-
hungen untersuchen kann, die nicht unmittelbar zur Globalisierung beitragen.« 

 14 Osterhammel 2008, S. 19: Die Geschichte der Globalisierung sei ein wichtiger »Teilas-
pekt« der Globalgeschichte, »ohne mit ihr identifiziert werden zu dürfen.« Ders., 2017a, 



 E I N L E I T U N G  13  

 

 

Globalisierung als ein »Unterproblem« von Globalgeschichte anzusehen, 
die sich auch mit Verbindungen und Problemen beschäftigt, die vor oder 
neben der Globalisierung bestanden. Die Globalgeschichte erlaubt, viel 
weiter zurück in die Geschichte zu gehen als bei der in der Mitte des 19. 
Jahrhunderts einsetzenden Globalisierung. »Global History« muss nicht in 
eine große Erzählung münden.15 Darin unterscheidet sie sich stärker von 
der früheren Universalgeschichte, deren Erbfolge sie angetreten hat, als die 
Globalisierungstheorien von ihrem Vorgänger, der Modernisierungstheo-
rie. »Globalisierung« hat die »Modernisierung« semantisch abgelöst. Aber 
beide, und das wird kritisiert, vernachlässigen Weltregionen wie Lateiname-
rika und Afrika als vermeintlich rückständig.16 Globalgeschichte ist nicht 
mehr als eine durchaus auch europakritische Perspektive, die der Idee des 
Ganzen in der Untersuchung eines Teils nachgeht, sei es einer Region, 
eines Produkts oder eines Ereignisses. Sie braucht nicht zur Weltgeschichte 
oder Geschichte der Globalisierung auszuwachsen.17 Als weiten Sammel-
begriff definierte Jürgen Osterhammel Globalgeschichte 2011 schlicht als 
»eine Erkenntnishaltung [...], die erlernt werden könne.«18 

Es wäre daher einen Versuch wert, beides – Perspektive und Prozess – 
so weit wie möglich voneinander zu unterscheiden. Im einzelnen wird das 
schwierig sein. Wechselseitige Verflechtungen von Religionen, Bezüge und 
Abgrenzungen voneinander hat es immer gegeben. Sie sind nicht identisch 
mit Globalisierungsprozessen, aber spätestens im 19. Jahrhundert ihnen 
doch nahe. Die globalhistorische Perspektive betrachtet verschieden gear-
tete, manifeste globale Verbindungen.19 Die Beitragenden versuchen, die 

—————— 
S. 26. Auch Conrad 2013, S. 18f., trennt Globalgeschichte vom engeren »Teilgebiet« 
Globalisierung. 

 15 Osterhammel u. Petersson 2012, S. 19; Osterhammel 2008, S. 19; ders. 2017, S. 23–26; 
»Unterthema« auch bei Epple 2012 Vgl. Rothermund 2005, S. 12, warnt vor der »Ge-
fahr«, die »Globalgeschichte mit der Geschichte der Globalisierung zu identifizieren« 
und sie auf diesen Teilaspekt zu reduzieren. Jetzt ders. 2017. Differenziert auch Middell 
2005; Wenzlhuemer 2017, S. 18–29. 

 16 Zum jeweiligen Erbe vgl. Rothermund 2005, S. 13f.; Epple 2012; Hensel 2017. 
 17 Middell 2010; Sachsenmaier 2010, 2011. 
 18 Osterhammel zit. in: Kranzer u. Schumacher 2011. 
 19 Auch der Begriff »global« ist unterbestimmt. Gerstenberger u. Glasmann 2016, S. 19, 

sezieren anhand von Bayly 2006, neun divergierende Gebrauchsweisen des Wortes glo-
bal: a) Perspektive des Forschers, b) Natur der Sache (weltweite Angelegenheit), c) die 
Sicht der Zeitgenossen, d) die Summe weltweiter Elemente, e) weiträumige Qualität 
(global reach of Christianity), f) lokale Begegnung entfernter Menschen, g) folgenreich, 
h) weltweite Gleichzeitigkeit, i) Residuales. Und ist das Globale das Erklärende oder das 



14  O L A F  B L A S C H K E  

 

 

globale Beobachterperspektive und den Beobachtungsgegenstand Globali-
sierung so weit wie möglich voneinander zu trennen. 

In beiden Fragen weist der Band über die deutsche Geschichte hinaus. 
Indem wir den Titel von Nipperdeys »Religion im Umbruch« als »Weltreli-
gion im Umbruch« aufgreifen, soll auch ein Signal gesetzt werden, dass es 
für die Katholizismus- und Protestantismusforschung Zeit ist, weiter als 
bis zur kleindeutschen Grenze zu sehen, und zwar in besagter doppelter 
Weise: in globalgeschichtlicher wie globalisierungsgeschichtlicher Hinsicht. 

I.  Transnationale und globalgeschichtliche Perspektiven auf 
das Christentum 

Man kann sich jeden scholastischen Streit darüber schenken, was nun bes-
ser ist: transnational oder global. Margrit Pernau würdigt in ihrem Buch 
über transnationale Geschichte ausführlich die Globalgeschichte. Umge-
kehrt widmet Sebastian Conrad in seiner Einführung in die Globalge-
schichte einen Abschnitt der transnationalen Geschichte.20 Bei solchen 
Kategoriebildungen und bei allen Unterschieden in Raumbezug und Me-
thode darf man sicher nicht ganz aus den Augen verlieren, dass es im Wis-
senschaftsfeld stets auch um Deutungsmachtkämpfe geht. Wer prägt den 
hegemonialen Oberbegriff, der sich durchsetzt und dem sich andere unter-
ordnen müssen?21 Ein weiteres neueres Deutungsangebot, die »transkultu-
relle Geschichte«, vermochte sich bislang nicht als veritabler Konkurrent 
zu etablieren.22 Jedenfalls fühlen sich die National- und Sozialgeschichte 
wie auch die bewährte komparative Methode herausgefordert, seit transna-
—————— 

zu Erklärende. Ähnliche Diskussionen auch auf einer Tübinger Tagung 2017, vgl. 
Schmidt-Ott 2017. 

 20 Pernau 2011, S. 75–84; Conrad 2013, S. 68–75. Auch für Dejung u. Lengwiler 8, steht 
Globalgeschichte »stellvertretend« für ähnliche Zugänge wie postkoloniale, transnatio-
nale und transkulturelle. 

 21 Vgl. Bourdieu 1998; dazu speziell für die Geschichtswissenschaft: Blaschke u. Raphael 
2007. 

 22 Vgl. Welsch 1999; Herren u. a. 2012. Essentialistische Identitätsvorstellungen werden in 
Frage gestellt: Nation, Raum, etc. Während das Nationale im Begriff »transnational« als 
vorgegeben kritisiert wird, gilt dasselbe nicht für das Kulturelle in »transkulturell«, weil 
der eigentliche Gegenstand von vorne herein »Transkultur« ist. Aus globaler Warte wer-
den Verflechtungen, Hybridität, Intersektionalität und Grenzüberschreitungen er-
forscht. 



 E I N L E I T U N G  15  

 

 

tionale und Globalgeschichte auf dem Vormarsch sind.23 Die neue »Mo-
de«24, die »globalhistorische Wende«25 oder wenigstens »Konjunktur«26 hat 
auch die klassische Weltgeschichte und insbesondere die »Area Studies« in 
arge Rückzugsgefechte verwickelt. Ihre Vertreter betonen, sie hätten das, 
was jetzt als neu ausgeflaggt würde, immer schon gemacht.27 

Nicht global, aber schon transnational operiert, wer das Elsaß und den 
Saar-Lor-Lux Raum behandelt. Gleichwohl können auch transatlantische 
Beziehungen transnational analysiert werden, was bereits in die Nähe der 
Globalgeschichte rückt, für die nicht alle Kontinente, aber doch wenigstens 
andere Weltregionen in den Blick kommen. Beide betreffen also unter-
schiedliche Räume, obgleich der Unterschied in der Praxis kaum Beach-
tung findet, zumal auch einzelne Nationen oder Orte in ihrer globalge-
schichtlichen Verflechtung inspiziert werden.28 Mehr Gewicht kommt 
einer anderen Differenz zu. Die Globalgeschichte ist politisierter in ihrem 
postkolonialen Anspruch, Europa zu provinzialisieren, indem sie eine 
dezentrale Sicht auf die Akteure und Vernetzungen der Weltgeschichte und 
die »multiplen Modernen« wirft.29 Dabei kann jedoch auch wiederum die 
»Zentralität Europas« herauskommen, weil das 19. Jahrhundert »ein Jahr-
hundert Europas« war, wie Jürgen Osterhammel betont, wobei sich seine 
Weltgeschichte, anders als vielfach wahrgenommen, gar nicht als Globalge-
schichte versteht.30 

Vor allem haben beide Ansätze viel gemeinsam. Beide überwinden, das 
ist entscheidend, den »methodologischen Nationalismus«, der den meisten 
Geschichtsbüchern zugrunde liegt oder unterstellt wird.31 Geschichte fin-
det nicht im Container der jeweiligen Nationalstaaten statt. Beide wollen 

—————— 
 23 Eine Rehabilitation des Vergleichs auch angesichts von Globalisierung und Globalge-

schichte bei Epple u. Erhart (Hg.) 2015; Kocka, Sozialgeschichte, S. 98f. 
 24 Kocka 2010. 
 25 Dejung u. Lengwiler, S. 7. 
 26 Conrad 2013, S. 7. 
 27 Vgl. Schäbler (Hg.) 2007. 
 28 Gassert 2012, spricht in einem Atemzug von der »transnationalen und globalen Ge-

schichte« und präzisiert keine Unterschiede. 
 29 Vgl. Conrad u. Eckert 2007; Eisenstadt 2000; Spohn 2006, S. 107–112. 
 30 Osterhammel 2009, S. 16, 20. Der Begriff »Globalgeschichte« kommt auf 1568 Seiten 

nur ein Mal im Text vor: 481. 
 31 Wie sehr schon ältere Arbeiten transnational operierten, ohne diesen Begriff zu kennen, 

erhellt eine Relecture von Valentin 1930, 1931, der zur Interpretation der deutschen Re-
volution 1848 transnationale Akteure und Räume, den Ideentransfer, Effekte in den 
USA sowie den Transfer von Revolutionskulturen (z.B. Kleidungsstile) diskutiert. 



16  O L A F  B L A S C H K E  

 

 

nicht eurozentrisch sein, kein Zentrum-Peripherie Modell favorisieren. Das 
gilt für viele Themen, aber auch für Religion. Schon 1986 sprach Johann 
Baptist Metz in politischer Absicht von einer »polyzentrischen Weltkirche«, 
und in historischer Absicht hat Klaus Koschorke die Herausarbeitung der 
»polyzentrischen Strukturen« des Christentums inspiriert. Transnationale 
und globale Ansätze betonen die Rolle von Mobilität und Zirkulation, von 
Grenzüberschreitungen und Interdependenzen, von Transfer und Ver-
flechtung, neuerdings auch von Entflechtung.32 Globalgeschichte ist als ein 
»Denkstil« beschrieben worden, der sich in sechs markanten Denkfiguren 
kundtut: der Expansion und ihren Verbreitungsmodi (Diffusion, Mission, 
Import), der Dauerbewegung suggerierenden Zirkulation, auch wenn die 
älteren Kategorien Transfer und Rezeption treffsicherer waren, der zur 
Stabilität neigenden Vernetzung, der Verdichtung, der Standardisierung oder 
Universalisierung mit Tendenz zur Konvergenz, schließlich der räumlichen 
Asymmetrie von Macht.33 Alle diese Denkfiguren spielen auch in der Globa-
lisierungsgeschichte eine Rolle. 

Aber genau an diesem Denkstil mangelt es der obendrein streng in Ka-
tholizismus- und Protestantismusforschung geschiedenen Christentumsge-
schichte noch häufig, und dies nach 20 Jahren zunehmender »Globalifizie-
rung« der Geschichtswissenschaft.34 Man führe sich nur die maßgebenden, 
die Neuzeit betreffenden Buchreihen vor Augen, ob die 133 blauen For-
schungsbände zum Katholizismus der Kommission für Zeitgeschichte mit 
katholischem Verlagshintergrund (Grünewald bzw. Schöningh), oder die 
52 orangen Bände von »Konfession und Gesellschaft« mit evangelischer 
Schlagseite beim protestantisch geprägten Verlag Kohlhammer. Es geht 
vorwiegend um Deutschland. Meist steht es nicht einmal vorne drauf, 
derart selbstverständlich ist es. Nur ein jüngerer Band handelt von einem 
Bischof in Ungarn. Aber das ist nicht transnational. Freilich, in beiden 
Reihen gibt es für das Internationale offene Bücher. Aber bei genauem 
Hinsehen sind sie komparativ angelegt.35 Der Vergleich bleibt in der Tat 
ein Ansatz, der ausgesprochen wichtig und übrigens schwer genug ist. 
Daran wird uns Thies Schulze in seinem Beitrag erinnern. 

—————— 
 32 Vgl. Conrad 2013, S. 16–18. Koschorke 2010, 2017; Burlacioiu u. Hermann 2013; 

Wenzlhuemer 2017. 
 33 Osterhammel 2017b, S. 48–52. 
 34 Osterhammel 2017b. 
 35 Veröffentlichungen der Kommission für Zeitgeschichte, Reihe B: Forschungen, Mainz 

1965–1994, Paderborn 1994–2017. Konfession und Gesellschaft. Beiträge zur Zeitge-
schichte, Stuttgart 1988–2017. 



 E I N L E I T U N G  17  

 

 

Für die Katholizismusforschung lässt sich mit Bestimmtheit sagen: Die 
meisten Arbeiten bleiben im nationalen Container gefangen. »Historians of 
modern Catholicism still have to discover global history.«36 Dieselbe Man-
gelanzeige zirkuliert auch unter Protestantismusforschern: Harry Oelke 
regte noch 2015 an, die Implikationen der (heutigen?) »Globalisierung 
bedürfen in der kirchlichen Zeitgeschichtsforschung insgesamt einer nach-
drücklich gesteigerten Beachtung.«37 Brandneu ist das rituelle Verbalbe-
kenntnis zur transnationalen- und Globalgeschichte nicht, neu wäre, es 
auch häufiger umzusetzen. Doch wenn selbst die viel ältere Forderung 
nach transkonfessioneller (»ökumenischer«) Christentums- und Kirchenge-
schichte bis heute kaum Früchte gezeigt hat,38 überrascht das Fehlen na-
tionsüberschreitender und verflechtungshistorischer Arbeiten wenig. 

Aber nicht nur die Katholizismus- und Protestantismusforschung sind 
dahingehend defizitär. Umgekehrt hat auch die Globalgeschichte das The-
ma Religion zugunsten von migrations- und wirtschaftshistorischen Fragen 
eklatant ignoriert.39 Emily Rosenbergs Globalgeschichte 1870–1945 behan-
delt weltweite Migrationen, globale Kommunikationsnetze, Handelsströme 
und Konsummuster, Kolonialismus und Imperialismus, enthält aber auf 
über 1100 Seiten nur sechs Seiten über Religion – wogegen wir über die 
Produktion von Kaffee und den Kaffeehandel drei Mal so viel erfahren, als 
sei Koffein im 19. Jahrhundert drei Mal bedeutender als Religion gewe-
sen.40 Der Vernachlässigung von Religion durch die Globalgeschichte 
entspricht die Ausklammerung der Globalgeschichte in der hergebrachten 
Katholizismus- und Protestantismusforschung. Das Verhältnis ist durch 
wechselseitiges Wegsehen geprägt.41 Man vergleiche einmal Dominic Sach-

—————— 
 36 Viaene 2008, S. 586. Die damalige Beobachtung trifft weiterhin zu. Sehr fortgeschritten 

jetzt Schjørring u. Hjelm (Hg.) 2017, indes trotz allerhand systematischer Schneisen 
noch immer sehr nach Kontinenten und Ländern sortiert. 

 37 So der Münchener Professor für (ev.) Kirchengeschichte Oelke 2015, S. 166. Ähnlich: 
Kunter u. Schilling 2014. 

 38 »Die immer wieder geforderte ›ökumenische Kirchengeschichte‹ [...] gibt es bis heute 
nicht,« klagte Besier 1998, S. 64, was auch nach dem Erscheinen von Wolf u.a., 2007, 
immer noch gilt. 

 39 Middell u. Naumann 2010, S. 106, zweifeln zwar in ihrer Bestandsaufnahme an der 
ökonomischen Dominanz, erwähnen Religion aber nicht ein einziges Mal. 

 40 Rosenberg 2012. Ähnlich ignorant: Kunze 2017. 
 41 Die von mir organisierte Sektion »Globalgeschichte von Religionen« auf dem Histori-

kertag Hamburg 2016 diskutierte einerseits den (dürftigen) Stellenwert von Religion in 
der Globalgeschichte und andererseits den (ausbaufähigen) Zugang der Globalgeschich-
te in der Religionswissenschaft. Vgl. Rohrmann 2016. 



18  O L A F  B L A S C H K E  

 

 

senmaiers hervorragenden zehnseitigen Artikel über Global History – aber 
keine einzige Zeile zum Thema Religion – mit Victor Conzemius’ fundier-
tem, zehnseitigem Aufsatz über Ultramontanismus – kein Wort zur trans-
nationalen und globalgeschichtlichen Dimension des Phänomens.42 

Das große Ausnahmethema ist – naheliegenderweise – die Missionsge-
schichte, die für die protestantische Seite besser als für die katholische 
erforscht ist.43 Reinhard Wendt,44 Sven Henner Stieghorst45 und Rebekka Ha-
bermas haben hier wichtige Beiträge beigesteuert. Missionsgeschichte ist 
nicht nur Expansionsgeschichte, sondern »entangled history«.46 Diese Ver-
flechtungen, etwa zwischen europäischen Benediktinern und koreanischen 
Christen, ließen eine »imagined global community« entstehen.47 In den 
letzten Jahren sind schließlich einige Anstrengungen unternommen wor-
den, Religionen globalgeschichtlich zu interpretieren,48 personale, lokale 
und regionale Grenzüberschreitungen für ihren jeweiligen Formwandel ins 
Auge zu fassen49, spezifische religionsbezogene Themen transnational zu 
perspektivieren50 oder gar Religionen als Produkt transnationaler Verflech-
tungen anzusehen.51 Gegenüber der herkömmlichen – und durchaus wich-
tigen – Komparatistik, die methodisch kontrolliert nach Gemeinsamkeiten 
und Unterschieden gegebener Religionen (oder Nationen) forscht, wird 
gefragt, ob die Gemeinsamkeiten und Unterschiede vielleicht selber das 
Ergebnis von Beziehungen, Austausch und Abgrenzung sind. »Konsequent 
zu Ende gedacht, sind damit auch die Einheiten des Vergleichs selber nicht 
länger den Beziehungen vorgeordnet, sondern lassen sich nur als ein Pro-
dukt von Austausch und Transfer, als stets vorläufige Ergebnisse einer 

—————— 
 42 Vgl. Sachsenmaier 2010, geht aber auf Wirtschaft und Migration ein; Conzemius 2002, 

geht aber nach Ländern und teils komparativ vor. 
 43 Vgl. zu den Missionsbenediktinern jetzt: Egger 2016. 
 44 Vgl. Wendt 2011. 
 45 Vgl. Stieghorst 2013; F. Schulze 2013. 
 46 Vgl. Habermas 2008; dies. u. Hölzl (Hg.) 2014. Ferner: Bogner u.a. 2004; Lee 2017. 

Zuletzt: Hensel u. Rommé 2018. 
 47 Dolf-Alexander Neuhaus, Rezension zu: Lee, in: H-Soz-Kult, 24.11.2017, 

(www.hsozkult.de/publicationreview/id/rezbuecher-27717). 
 48 Vgl. Bayly 2006, S. 400–450, Osterhammel 2009, S. 1239–1278. Wenig inspirierender 

Aufguss: Faschingeder 2010. 
 49 Vgl. T. Schulze (Hg.) 2012; Huber 2017; Ramón Solans 2016; Blaschke 2016. 
 50 Vgl. Kaiser 2002, S. 38–62; vorwiegend länderkomparativ angelegt: Dittrich 2014. 
 51 Vgl. Juneja u. Pernau (Hg.) 2009. Eine »Verschränkungsgeschichte« bieten an: Lugin-

bühl u.a. 2012. 



 E I N L E I T U N G  19  

 

 

anhaltenden Verhandlung um Grenzen, ihren Verlauf und ihren mehr oder 
minder durchlässigen Charakter verstehen.«52 

Ein zuverlässiger Indikator für den gegenwärtigen Aufschwung des 
Themenfeldes sind diverse Enzyklopädien53 und der Befund, dass das 
Lexikon für Theologie und Kirche in seiner dritten Auflage (1993–2001) 
im entsprechenden Band 1995 noch keine »Globalisierung« vorsah, ihr 
aber im Nachtragsband 2001 fast 20 Spalten einräumte.54 Andere Indizien 
sind neue Zeitschriften, nachdem »Comparativ. Zeitschrift für Globalge-
schichte und vergleichende Gesellschaftsforschung« in 26 Jahrgängen seit 
1991 nur eines von 133 Heften einem Religionsthema widmete.55 Die 
»Studies in World Christianity. The Edinburgh Review of Theology & 
Religion«, 1995 gegründet von Andrew F. Walls, konzentrieren sich indes 
recht gegenwartsverhaftet auf Facetten des Christentums in Afrika, Asien, 
Südamerika, Ozeanien und Osteuropa. Dazu kommt seit 2010 das »Journal 
of World Christianity«, worunter auch hier ganz verengt das Christentum 
seit dem Ende des 20. Jahrhunderts verstanden wird. Dagegen behandelt 
die seit 2014 erscheinende Bochumer Zeitschrift »Entangled Religions. 
Interdisciplinary Journal for the Study of Religious Contact and Transfer« 
unter ihrem Herausgeber Volkhard Krech Verflechtungen von Religionen 
in unterschiedlichen Epochen, aber kaum das Christentum. 

Zweifellos hat sich das geographische Gravitationszentrum des Chris-
tentums verschoben. Dessen Enteuropäisierung ist ein Grund für den 
Boom des religionsglobalgeschichtlichen Interesses. Kein Kontinent ist 
heute derart säkularisiert wie Europa. Es importiert christliches Personal 
statt es, wir früher, zu exportieren. Um 1800 dagegen war das Christentum 
europäisch geprägt und Europa christlich, gar maßgeblich katholisch. Das 
konnte der kleine Otto von Bismarck im Mai 1815, als er getauft wurde, 
noch nicht ahnen. Der sechs Wochen alte Lutheraner gehörte zu den 30 
Millionen Protestanten in Europa, die aber unter einer erdrückenden Mas-
se von 100 Millionen europäischen Katholiken lebten. Später zog er als 
Reichskanzler gegen die deutschen Katholiken im Kulturkampf zu Felde, 
nachdem er die beiden größten katholischen Mächte der Welt, Österreich 

—————— 
 52 Juneja u. Pernau 2009, S. 12. 
 53 Vgl. (enttäuschend) Altglas 2011, 2012. 
 54 Lexikon für Theologie und Kirche (LThK), hg. v. Walter Kaspar, 3. Aufl., Bd. 4 (Fran-

ca-Hermenegild), Freiburg 1995; Bd. 11, Nachträge, Register, Abkürzungsverzeichnis, 
Freiburg 2001, S. 95–113. 

 55 Comparativ 12, Heft 5/6, 2002: Kulturkampf in Europa im 19. Jahrhundert (Hg. Chris-
topher Clark u. Wolfram Kaiser). 



20  O L A F  B L A S C H K E  

 

 

1866 und Frankreich 1870, besiegt hatte. Zur Zeit des Wiener Kongresses 
zählte Frankreich weltweit die meisten Katholiken (28,5 Mio.), gefolgt vom 
Habsburgreich (24 Mio.) und Italien (14 Mio.), während ganz Lateinameri-
ka gerade etwas mehr Einwohner als Italien hatte; Kanada und die USA 
brachten keine 300.000 Katholiken zusammen. Heute dagegen leben von 
den über 1,2 Milliarden Katholiken die meisten in Brasilien (133 Mio.), 
Mexiko (96 Mio.) und auf den Philippinen (76 Mio.), bei starkem Wachs-
tum auch in Zentralafrika (Afrika um 1815 unter 1 Prozent aller Katholi-
ken, heute 15 Prozent). Um 1910 deutete sich die numerische Achsenver-
schiebung, weg von Europa, erst zaghaft an. Die Forschung hat das 
Christentum daher primär als westliches behandelt, während für sie die 
»globale christliche Realität unsichtbar« blieb.56 

Abb. 1: Katholiken in der Welt (und Protestanten in Europa) in Millionen 1815–
1910–2010 

Quelle: Zahlen für 1815: Aubert u.a. 1971, S. 106f.; für Lateinamerika: Prien 1978, S. 494; Zahlen 
für 1910 u. 2010: Hackett u.a. 2013. 

—————— 
 56 Irvin 2016, S. 3. Ein wichtiger Vertreter dieses Ansatzes ist der amerikanische Theologe 

Phan 2012. Zahlennachweise für die drei Zeitschnitte unter der Grafik. 




