
Das neue Zuhause



Hans Peter Hahn ist Professor für Ethnologie an der Universität Frankfurt am 
Main.
Friedemann Neumann ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut für Ethno-
logie der Universität Göttingen.



Hans Peter Hahn, Friedemann Neumann (Hg.)

Das neue Zuhause
Haushalt und Alltag nach der Migration

Campus Verlag
Frankfurt/New York



ISBN 978-3-593-50975-4  Print
ISBN 978-3-593-43990-7  E-Book (PDF)

Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung ist ohne 
Zustimmung des Verlags unzulässig. Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen, Übersetzungen, 
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.
Trotz sorgfältiger inhaltlicher Kontrolle übernehmen wir keine Haftung für die Inhalte externer Links. 
Für den Inhalt der verlinkten Seiten sind ausschließlich deren Betreiber verantwortlich.
Copyright © 2019 Campus Verlag GmbH, Frankfurt am Main
Umschlaggestaltung: Campus Verlag GmbH, Frankfurt am Main
Umschlagmotiv: © Herby Sachs
Gesetzt aus der Garamond
Druck und Bindung: Beltz Grafische Betriebe GmbH, Bad Langensalza
Printed in Germany

www.campus.de

Die Drucklegung des Buches wurde gefördert vom BMBF im Rahmen des Forschungsprojektes 
»Mobile Welten« (https://mobile-welten.org/).

Das Titelbild dieses Sammelbandes stammt aus der im Jahr 2001 in Köln gezeigten Ausstellung 
»40  Jahre Fremde Heimat. Einwanderung aus der Türkei nach Köln« des Dokumentationszent-
rums und Museums über die Migration in Deutschland e.V. (DOMiD). Es handelt sich dabei um 
eine Weiterentwicklung der Wanderausstellung »Fremde Heimat/Yaban, Sılan olur«, welche sich als 
eine der ersten Ausstellungen systematisch mit Migration in Deutschland auseinandersetzte. Unter 
anderem ging es dabei auch um Wohnzimmer und Haushalte von Migranten. Diese wurden für 
die Ausstellung unter der Verwendung von Leihgaben teils in Dioramen nachgebaut. Dieses Bild 
reflektiert in pointierter Weise das Aufeinandertreffen unterschiedlicher kultureller Orientierungen 
in einem alltäglichen Wohnkontext. 
Wir danken dem Fotografen Herby Sachs für die großzügige Überlassung des Bildes und der Bild
rechte sowie Robert Fuchs vom DOMiD für seine freundliche und Unterstützung.



Inhalt 

Vorwort .................................................................................................................... 9 

 

Einleitung ............................................................................................................... 11 

Hans Peter Hahn 

Theoretische Zugänge und Konzepte 

Ein neuer Fokus auf die Verknüpfung von Migration und Zuhause .......... 37 

Paolo Boccagni 

Sich-Niederlassen, Zugehörigkeit und  

das migrantische Zuhause/Haus ....................................................................... 77 

Iris Levin 

Haushalte und Kulturen des Zuhauses ........................................................... 113 

Victor Buchli 

Haushalt und Materialitäten 

Kein Läufer, kein Balkon: Eine Phänomenologie des Ankommens  

in einer (post-)migrantischen Gesellschaft ..................................................... 141 

Friedemann Neumann 

Einblicke in migrantische Wohnungen:  

Erkenntniskritik und Repräsentationspolitik ................................................. 159 

Darja Klingenberg 



6 I N H A L T  

Migrieren – remittieren – bauen – wohnen: Häuserbau als 

›Ersatz‹-Anwesenheit im postsozialistischen Albanien ................................ 181 

Dimitris Dalakoglou 

Geschmacksdiaspora: Ästhetische und materielle 

Praktiken der Zugehörigkeit ............................................................................. 205 

Özlem Savaş 

Wohnen im Umsiedlungsprojekt: Über das ›richtige Zuhause‹, 

materielle Politik und Zugehörigkeit in Ahmedabad ................................... 243 

Jelena Johanna Salmi 

Grenzen ziehen und überwinden 

Zwischen Heimweh und der Suche nach einem Zuhause:  

Translokale Strategien des häuslichen Sich-Einrichtens  

in italienischen Punjabi-Haushalten ................................................................ 265 

Sara Bonfanti 

Bewegte Dinge: Materielle Kultur und transnationale Mobilität  

zwischen der Türkei und Deutschland ........................................................... 289 

Maike Suhr 

Auto und Fernseher: Die ›private Praxis‹ der  

Fotografie von ›Gastarbeiter*innen‹ ................................................................ 307 

Claudia Valeska Czycholl 

Territorialisierungen familialer Gemeinschaft:  

Multilokale Nachtrennungsfamilien im Spannungsfeld  

zwischen Konvergenz und Divergenz ............................................................ 325 

Tino Schlinzig 



 I N H A L T  7  

Repräsentation und museale Darstellung 

Konstruktionen kultureller Identität:  

Die Rolle des Eigenheims im Kontext türkischer Remigration ................. 347 

Stefanie Bürkle 

Was ist wichtig, was ist nichtig? Museale Repräsentation  

des russlanddeutschen Alltags .......................................................................... 379 

Natalja Salnikova 

Shamrocks and Shamrockery? Überlegungen zur Bedeutung  

der materiellen Kultur in der irischen Diaspora in den USA ...................... 401 

Astrid Wonneberger 

Autorinnen und Autoren .................................................................................. 427 





Vorwort 

Migranten und Gruppen mit mobilen oder transnationalen Biographien 

spielten in der Geschichte der Wissenschaften von Gesellschaft und Kultur 

eine besondere Rolle. Man untersuchte Migration und identifizierte Fakto-

ren, die diese unterstützen oder reduzieren. In diesem Sinne galt es, Migra-

tion zu erklären und zu kontrollieren. 

Dieses Buch stellt sich gegen solche Perspektiven und betont anstelle 

dessen das Gemeinsame in der Gegenwart. Es geht in diesem Sammelband 

um Fragen, die alle Menschen heute betreffen, und deren ungeklärte Beant-

wortung oft zu widersprüchlichen Einschätzungen der gesellschaftlichen 

Zukunft führen. Beispielhaft ist dafür der im Titel genannte Begriff »Zu-

hause« zu nennen, oder auch die Rede von der »Heimat«. Was bedeutet es, 

an einem bestimmten Ort ein »Zuhause« zu haben? Wann darf jemand eine 

Stadt oder ein Land als »Heimat« bezeichnen, und von wem wird dies in 

welchem Kontext in Frage gestellt?  

Die Beiträge in diesem Buch präsentieren Antworten auf diese Fragen, 

indem sie Lebenswelten untersuchen. Sicherlich ist es nicht möglich, mit ei-

nem einzelnen Werk die Mehrdeutigkeit und die Ambivalenz der erwähnten 

Begriffe zu überwinden. Dennoch wird durch die hier zusammengetragenen 

Beiträge offensichtlich, dass es eine Vielfalt von Strategien gibt, ein Zuhause 

zu schaffen oder einen Ort als Heimat zu empfinden. Stets geht es dann 

auch darum, Einfluss auf die materiellen und räumlichen Bedingungen der 

persönlichen Lebenswelt zu gewinnen. Dies geht immer auch mit Zuord-

nungen, Auseinandersetzungen und der Generierung von lokaler wie mobil-

verwobener Bedeutungen einher. Erst dadurch wird eine Verknüpfung der 

eigenen Lebensgeschichte mit dem gewählten Lebensmittelpunkt plausibel. 

Ohne mit diesem Buch eine einheitliche Definition eines »Zuhause« zu prä-

sentieren, wird durch die hier versammelten Beiträge klar, welche Sorgfalt, 

Aufmerksamkeit und Energie jeder Mensch heute investiert, um einen Ort 

ein »Zuhause« nennen zu können. 



10 V O R W O R T  

Die internationale Debatte bezüglich der Verknüpfung von mobilen Le-

bensgeschichten und der Schaffung eines neuen Zuhauses ist viel weiter 

fortgeschritten, als viele deutschsprachige Positionen es erkennen lassen. 

Deshalb nehmen sich die Herausgeber mit diesem Band vor, auch einige 

herausragende internationale Positionen erstmals in deutscher Sprache zu-

gänglich zu machen. Indem dieser Band neben originalen Forschungsbeiträ-

gen auch Übersetzungen einiger wichtiger theoretischer Texte enthält, 

möchte er eine Verknüpfung zwischen den empirischen Untersuchungen 

des »Zuhause« und dessen konzeptuellen Dimensionen herstellen.  

Dieser Sammelband ist ein Ergebnis eines dreijährigen Verbundfor-

schungsprojektes. Unter dem Titel »Mobile Welten« und mit der Förderung 

des BMBF wurden ethnographische Untersuchungen durchgeführt, und 

Fragen der Möglichkeit einer musealen Darstellung von mobilen Lebenser-

fahrungen und transkulturellem Alltag erörtert. Friedemann Neumann als 

Bearbeiter dieses Projektes hat einen Teil seiner Forschungsergebnisse in 

seinem Beitrag zu diesem Band vorgelegt. Die im Rahmen des Projektes 

entwickelten konzeptuellen Erwägungen zu den Themen Mobilitätserfah-

rung und »Materialität des Zuhauses« sind in der Einleitung dargelegt.  

Die Mehrzahl der Beitragenden zu diesem Band haben entweder auf ei-

nem Workshop zu Haushalte, Migration und materielle Kultur (Frankfurt 

am Main, März 2017) oder aber auf der Konferenz mit dem Titel Lifestyles, 

Dwelling and Postmigratory Societies (Frankfurt am Main, Dezember 2018) 

teilgenommen und in diesem Rahmen Einblicke ihre relevanten Forschun-

gen gewährt. Die beiden Herausgeber danken dem BMBF für die Unterstüt-

zung bei den empirischen Forschungen, für die Förderung der wissenschaft-

lichen Veranstaltungen und nicht zuletzt für die Finanzierung der 

Drucklegung dieses Buches. Mit der Vorlage dieses Bandes werden wichtige 

Ergebnisse des »Mobile Welten« Projektes öffentlich zugänglich gemacht.  

Der Dank der Herausgeber gilt weiterhin den Beitragenden, die den Pro-

zess der Edition mit Kreativität, intensiven inhaltlichen Debatten und nicht 

zuletzt auch mit viel Geduld begleitet haben. Ein besonderer Dank gilt wei-

terhin den Übersetzenden der mitunter kniffligen englischsprachen Vorla-

gen, Herrn Johannes Skiba für die sorgfältige Betreuung der Edition und 

dem Verlag für die gute Zusammenarbeit. 

 

Hans Peter Hahn und Friedemann Neumann  

Frankfurt am Main im Februar 2019 



Das neue Zuhause: Einleitung 

Hans Peter Hahn 

»Bedeutungen, die nur von entfernten, verschwommenen, uneigentlichen  

Anschauungen […] belebt sind, können uns nicht genug tun.  

Wir wollen auf die ›Sachen selbst‹ zurückgehen.« (Edmund Husserl 1901: 7) 

Mobilität und Diversität 

In der Geschichte der Humanities spielen Migration und Mobilität eine spe-

zifische Rolle. Dies gilt insbesondere, wenn man Fragen nach der Mobilität 

dem Konzept von »Zuhause« gegenüberstellt. Die Verbindung von beidem 

ist das Thema dieses Buches.  

Die Besonderheit der Migration betrifft einerseits die systematische Ver-

nachlässigung des Themas, insbesondere im 19. Jahrhundert. Andererseits 

erweisen sich die wenigen verfügbaren Beschreibungen und Konzepte über 

Migration als Dokumente einer Instrumentalisierung, in denen Phänomene 

der menschlichen Mobilität die Rolle eines Gegenbildes zur eigenen, als 

»normal« empfundenen Gesellschaft der Autoren zugewiesen wurde. Vor 

dem Hintergrund eines Selbstverständnisses, das die dauerhafte territoriale 

Fixierung einer Gesellschaft als eine ihrer kulturellen Grundlagen betrach-

tete, erschienen der räumliche Wechsel des Lebensmittelpunkts oder die an-

dauernde Mobilität von Individuen und Gruppen als »Ausnahme«. Es wurde 

als ein Phänomen betrachtet, das der Erklärung bedurfte. Wenn Menschen 

mobil wurden, und eine eindeutige Zuordnung zu einem klar abgegrenzten 

Territorium – sowie zu einer Sprache, Religion etc. – nicht ohne Weiteres 

möglich war, so führte das zum Bedürfnis nach der Klärung der genauen 

Ursachen dafür. In der romantischen Imagination von Kulturen als konzent-

rischen Kreisen mit einem klar benennbaren Mittelpunkt – beispielsweise 

von Johann Gottfried Herder oder auch von Jakob Grimm – nahmen räum-

liche stabile Zuordnungen bestimmter Kulturen und die zeitliche Kontinui-

tät zentrale Rollen ein. Angesichts der Popularität solcher Modelle imagi-

nierte man im frühen 19. Jahrhundert eine vitale und produktive Kultur stets 

in der Übereinstimmung von Siedlungsraum, Sprache und Tradition.  



12 H A N S  P E T E R  H A H N  

Während in der Beschreibung der besonderen Leistungen von Nationen 

die Migration durchweg eine untergeordnete Rolle einnahm oder gar ver-

nachlässigt wurde, entwickelten Ökonomen schon im 19. Jahrhundert eine 

eher affirmative Position, indem sie instrumentelle oder kausale Erklärungen 

entwickelten. Mobilität, so die unausgesprochene Prämisse dieser Kausalität, 

findet nur dann statt, wenn eine spezifische Notwendigkeit vorliegt. In der 

Logik der Ökonomie1 handelt es sich um Unterschiede in Verdienstmög-

lichkeiten und Lebensstandard, die Menschen zu einem Ortswechsel bewog. 

Diese frühen Erklärungen zu Migration können einer jüngeren wissen-

schaftsgeschichtlichen Einordnung zufolge als sogenannte »Modernisie-

rungstheorien« gelten. Es gibt in dieser Hinsicht eine bis in die 1960er Jahre 

hineinreichende Kontinuität, die stets die wirtschaftlichen Vorteile für alle 

Beteiligten, sowohl für die Migranten wie auch für die aufnehmende Gesell-

schaft, betonte. Gerade im deutschsprachigen Raum ist der Begriff der 

»Gastarbeiter« (vgl. den Beitrag von Czycholl in diesem Buch) mit der Vor-

stellung positiver ökonomischer Effekte, dem Glauben an die unbegrenzte 

Steuerbarkeit von Mobilität und einer geringen Sensibilität für gesellschaft-

liche Implikationen verbunden (Oltmer/Kreienbrink/Sanz Díaz 2012). 

Das Anliegen dieses Buches hingegen beruht auf einem erweiterten Kul-

turverständnis, das die erwähnten problematischen Implikationen des 19. 

Jahrhunderts zurückweist. Die Mängel der Behandlung von Mobilität in je-

ner Zeit, die entweder zur Marginalisierung oder aber zu einer Reduktion 

auf das Ökonomische führten (Hahn/Klute 2007), können nur überwunden 

werden, indem die damaligen Einengungen des Kulturbegriffs reflektiert 

und ersetzt werden. Migration ist nicht hinreichend erklärt durch die Ver-

knüpfung mit wirtschaftlichen Gründen. Auch die Vorstellung einer beson-

deren instrumentellen Erklärung für Migration ist abzulehnen. Dennoch 

sind neue Formen der Ökonomie natürlich wesentlich für ein angemessenes 

Verständnis der gesellschaftlichen Veränderungen. Dies zeigen mehrere Bei-

träge in diesem Band, insbesondere die von Savaş und Czycholl.  

Grundsätzlich und im weiteren Kontext der Menschheitsgeschichte gilt: 

Kulturen sind schon immer mobil gewesen, wenn auch in unterschiedlichen 

—————— 

 1 Paradoxerweise ist es gerade die Ökonomie, deren begriffliche Basis als die »Lehre vom 

Haus« zu übersetzen ist, die einen verkürzten Begriff von menschlicher Mobilität verwen-

det, indem sie Fragen der Identität und Zugehörigkeit ausblendet. Für die lange Tradition 

der Ökonomie als »Lehre vom Haus« vgl. den vielfach und kontrovers diskutierten Auf-

satz von Otto Brunner (1952). 



 D A S  N E U E  Z U H A U S E :  E I N L E I T U N G  13  

Formen (Hahn 2015a, 2017). Die Verknüpfung von Kultur und »Verwurze-

lung« ist eine Metapher des 19. Jahrhunderts, die bis heute einem breiteren 

Verständnis von Kultur schadet (Friedman 2000a, Bettini 2018). Anstelle 

solcher konventionellen Auffassungen und Metaphern setzen die Beiträge 

in diesem Buch auf unmittelbare Beobachtung der Migrationsphänomene 

und die unvoreingenommene Annäherung an die mit mobilen Biografien 

verknüpften Lebenswelten. Im Rückgriff auf das Werk von Husserl und des-

sen Zugang zum Konzept der »Lebenswelt« (Husserl 1936) ist mit Nach-

druck dafür zu plädieren, die Entstehung von Auffassungen über scheinbar 

klar abgrenzbare Gruppen wie ›Migranten‹ grundsätzlich zu hinterfragen. 

Lebenswelten sind unweigerlich angefüllt mit Auffassungen und ungeprüf-

ten Urteilen, aber gerade deshalb muss das »phänomenologische Auge« in 

der Lage sein, jenseits solcher anscheinend festgefügten Auffassungen Mo-

bilitätserfahrungen und die Beschreibung von Migrationsprozessen als 

»Dinge selbst« zu fokussieren. 

Dieses Buch nimmt sich vor, auf der Grundlage originaler Forschung zu 

zeigen, wie Diversität und Differenz als konstitutiver Bestandteil der Kultur 

aufgefasst werden kann. Dabei geht es ganz zentral um Migration, oder ge-

nauer, um Menschen mit biografischen Erfahrungen von Mobilität und 

Transkulturalität. Wie zu zeigen sein wird, trägt die Erfahrung unterschied-

licher Kulturen und Gesellschaften dazu bei, Diversität anders, in der Regel 

offener, zu bewerten. Die Wahrnehmung »kultureller Unterschiede« führt 

nicht mehr unmittelbar zur Frage nach Kausalität oder zum Wunsch nach 

der Überwindung und Auslöschung der Differenz. Anstelle dessen ist die-

sem erweiterten Kulturverständnis zufolge die durch Mobilität ermöglichte 

Erfahrung von Differenz eine Chance darauf, einen spezifischen Platz in der 

Gesellschaft selbstbewusst zu behaupten.  

Die Wertschätzung der Diversität 

Vor über einhundert Jahren hat Victor Segalen einen provokanten Text ver-

fasst, der erst sehr viel später unter dem Titel »Ästhetik des Diversen« pu-

bliziert wurde (Segalen 1983). Vor dem Hintergrund seiner Auseinanderset-

zung mit den um 1900 populären kolonialen Ideologien verweist Segalen auf 

eine wenig reflektierte Tradition westlicher Kultur, die im Kern eine positive 

Bewertung des Anderen oder »Fremden« enthält. Wie er zeigt, ist mit dem 

«Exotischen» oftmals auch die Vorstellung eines »autonomen Anderen« ver-

bunden. Das »Andere« zwingt den Betrachter, sich zurückzunehmen und 



14 H A N S  P E T E R  H A H N  

Differenzen anzuerkennen. Zugleich ist das so beschriebene »Exotische« ein 

unüberwindbares Paradox: Sobald man versucht, es zu konkretisieren, ver-

liert es genau die Eigenschaft, die seine Anziehungskraft begründet: die Dis-

tanz zum Betrachter. 

Die Hinwendung zur Exotik oder die Anerkennung des »Anderen« geht 

nach Segalen vielfach mit der Auflösung des Alltäglichen einher. Die emoti-

onale Dimension der Wertschätzung von Diversität und Differenz ist stets 

eine Herausforderung, das Gewohnte infrage zu stellen. Die Gegenwart des 

Anderen führt zu Innovation. Im Mittelpunkt der Auseinandersetzung mit 

dem »Fremden« steht in der Konsequenz die Beobachtung der Selbstverän-

derung: die Einsicht in die (wenn auch nur vorübergehende) »Unverständ-

lichkeit« des Fremden führt zu neuen Fragen an das »Eigene« (Geiger 1986). 

Die Betonung einer Ästhetik des »Anderen« führt allerdings auch zu kri-

tischen Bewertungen. Es gibt nämlich eine gewisse Einseitigkeit: Der Kon-

trast zwischen dem »Eigenen« und dem Anderen werde dieser Kritik zufolge 

zu sehr betont. Identität und Alterität wird dadurch in einer unannehmbaren 

Weise essentialisiert. Dieses Problem ist in einem neueren, von Robert Stam 

(1999) entwickelten Konzept überwunden. Aufbauend auf dem Begriff der 

Hybridität, erläutert Stam sein Konzept der »Ästhetik des Palimpsests« als 

ein Befund der Anerkennung neuer Formen des Aufeinandertreffens unter-

schiedlicher Zeiten, Räume und Lebensweisen. Die mehrfache Einschrei-

bung von Bedeutungen in bestimmte Objekte führt deshalb nicht zu deren 

Beschädigung oder Schwächung, sondern, im Gegenteil, zu ihrer Stärkung. 

Der vorliegende Sammelband greift diesen Gedanken auf und führt ihn wei-

ter: Alltag ist überall durchdrungen von Diversität, aber auch von unauflös-

baren gesellschaftlichen Differenzen. Das Leben mit Objekten, Praktiken 

und Werten, die mehrfach konnotiert sind (und damit, wie ein Palimpsest, 

verschiedene Einschreibungen in sich tragen), ist keine Ausnahme, sondern 

ein häufiger Modus der dauerhaften Verflechtung von Kulturen. Zugleich 

ermöglicht es Kreativität durch die Rekombination von Eigenschaften und 

Einbettungen.  

Ein anschauliches Beispiel ist das von Laura Oswald anhand des Lebens-

stils haitianischer Immigranten in den USA diskutierte, von ihr so bezeich-

nete »Culture Swapping« (Oswald 1999). Sie verwendet den Begriff, um die 

von ihr beobachtete eigensinnige Flexibilität im Konsumverhalten heraus-

zustellen. Während einerseits bestimmte Marken ihrem Design entspre-

chend eine hohe Identifikation ihrer Käufer mit dem Produkt erwarten, 



 D A S  N E U E  Z U H A U S E :  E I N L E I T U N G  15  

praktizieren diese Migranten ein davon klar unterscheidbares Konsum-

muster. Ihre Entscheidung für oder gegen bestimmte Markenprodukte 

hängt nicht von ihrer »Identität«, sondern vom Kontext des Einkaufens ab. 

So wird im Alltag eher die US-amerikanische Küche gegessen, sollten aber 

Gäste im Haus sein, verzichtet man auf die Gewohnheit und wechselt vo-

rübergehend zu Gerichten, die dem Herkunftsland zugeordnet sind. Kultu-

relle Zugehörigkeit wird – zumindest im Bereich des Konsums – nicht ent-

sprechend der Identifikation mit Markenprodukten oder entlang eines 

Paradigmas der Assimilation artikuliert. Anstelle dessen wechselt die Artiku-

lation von Gruppenzugehörigkeit in Abhängigkeit von Faktoren, die mit 

dem sozialen Umfeld verknüpft sind. 

Ein zentrales Anliegen des vorliegenden Buches und zugleich die Grund-

lage der hier präsentierten Fallstudien und konzeptuellen Überlegungen ist 

die Anerkennung von Diversität als eine Grundlage aller Gesellschaften. Da-

bei muss es an erster Stelle darum gehen, scheinbar eindeutige Zuordnungen 

zu unterlaufen und die Verknüpfung von bestimmten Formen mit bestimm-

ten kulturellen Einflusssphären zu hinterfragen. Bernhard Waldenfels hat 

die schillernde Positionierung des »Anderen« näher umschrieben, indem er 

die relationale Dimension in den Vordergrund stellt. Die Bestätigung des 

Anderen – und damit auch Anerkennung von Diversität (Waldenfels 2002) 

ist nicht als ein »Gegenstand« anzusehen, sondern auf eine Relation zurück-

zuführen. Fremdheit ist demnach als »responsive Alterität« verstehbar: Die 

Vorstellung eines in welcher Weise auch immer »objektiv gegebenen« Ande-

ren ist phänomenologisch nicht haltbar. Differenz beruht immer auf der In-

tention zur Aufrechterhaltung oder dem Zeigen von Anderssein.  

An dieser Stelle bestätigen sich die Mängel jedes Definitionsversuchs von 

Migration, der nur über räumliche Bezüge funktioniert. Der Migrant als der-

jenige, der in seinem Leben von Ort »A« nach »B« reist, greift als Begriffs-

bestimmung zu kurz, auch wenn die Internationale Organisation für Migra-

tion (IOM) und andere Institutionen mit solchen Konzepten arbeiten. 

Weder entspricht eine solche Definition der Wahrnehmung in den aktuellen 

öffentlichen Debatten über kulturelle Differenz, in denen viele in Deutsch-

land geborene Männer und Frauen als »Migranten« etikettiert werden, noch 

trägt eine solche Definition zum Verstehen der Perspektiven und Erwartun-

gen von Migranten selbst in irgendeiner Weise bei.  

Kulturelle Diversität als Teil der Gesellschaft zu verstehen, ist der Aus-

gangspunkt für eine Befassung mit Lebenswelten, deren Basis die Pluralität 



16 H A N S  P E T E R  H A H N  

der Kulturen bildet (Hummrich 2006). Fremdheit hat vor diesem Hinter-

grund weder mit räumlicher Distanz eines wie auch immer charakterisierten 

Herkunftsortes zu tun, noch kann sie essentialisiert werden. Fremdheit ist 

nicht etwas Gegebenes, sondern eine Erfahrung und mitunter auch eine 

Strategie der Formierung von Identität; dann etwa, wenn es um »Selbstbe-

fremdung« gegenüber eigenen früheren Lebensphasen geht (Hummrich 

2006: 306). Nach Waldenfels gilt Fremdheit stets nur im Moment der Arti-

kulation, nämlich dann, wenn das »Sich-als-fremd-zeigen« im Vordergrund 

steht. In solchen Momenten gilt es, das »Fremdsein« als Verlangen nach An-

erkennung zu verstehen (Waldenfels 1997: 118, 1994a). »Fremdsein« ist im-

mer eine Relation und zugleich eine Bewegung, wie schon das umgangs-

sprachliche »Einander-Fremd-Werden« erkennen lässt. Dem »Fremd 

werden« steht das »Heimisch werden« gegenüber (Waldenfels 1994b: 200). 

Rein räumlich definierte Grenzen werden in der Folge notwendigerweise re-

lativiert und verlieren ihre zentrale Bedeutung für die Identifikation.  

Mit diesem erweiterten Verständnis von Mobilität, Diversität und relati-

onaler Fremdheit ist erklärt, warum mit diesem Buch ein Sammelband vor-

gelegt wird, der sich zwar – ausweislich des Untertitels – mit Migration be-

fasst, aber gerade nicht Geschichten von der Wanderung zwischen Ort »A« 

und Ort »B« enthält. Anstelle dessen geht es in den hier zusammengestellten 

Studien um die Gestalt von Lebenswelten in einem Zeithorizont nach der 

Phase der Mobilität. Hier wird gezeigt, wie sich Menschen im gesellschaftli-

chen Umfeld artikulieren, für die Migration und das Nebeneinander unter-

schiedlicher kultureller Erfahrungen elementar sind. Damit überschreitet das 

Thema dieses Buches die Beschränkungen der älteren Definitionen von 

Migration. Zugleich gilt als Prämisse, dass sich Gesellschaften durch die ak-

tuelle Mobilität wie auch durch zeitlich zurückliegende Mobilitätserfahrun-

gen verändern das heißt postmigrantisch werden.  

Mobilität und Identität 

Ein in der jüngeren Debatte vielfach verwendeter Begriff ist die »migranti-

sche Identität« (Kaine und Dubuc 2010, Pechurina 2015, Ponzanesi und 

Leurs 2014, Sebaux 2017). Damit sollen die durch die Erfahrung der Mobi-

lität und der kulturellen Pluralität erzeugte, dauerhafte Erweiterung und Ver-

änderung der Einstellung zur Gesellschaft herausgestellt werden. In diesem 



 D A S  N E U E  Z U H A U S E :  E I N L E I T U N G  17  

Kontext und zusätzlich zu den genannten Studien ist das von Nina Glick 

Schiller und anderen in den 1990er Jahren entwickelte Konzept der Trans-

nationalität als ein prominentes Beispiel aufzufassen (Glick Schiller/Basch/ 

Blanc-Szanton 1992; Glick Schiller 2004).  

Mit dem von ihr entwickelten Begriff möchte Glick Schiller hauptsäch-

lich die spezifischen Vorteile der dauerhaften Zugehörigkeit zu zwei Kultu-

ren aufzeigen. Menschen mit Kompetenzen aus mehreren Kulturen sind 

demzufolge in der Lage, aus verschiedenen Praktiken und Wertorientierun-

gen die beste Zusammenstellung auszuwählen und daraus neue Netzwerke 

aufzubauen. Diese spezifischen Netze eröffnen ihnen neue soziale und pro-

fessionelle transnationale Handlungsfelder, die als ein spezifischer Vorteil 

für beide Gesellschaften zu bewerten sind.2  

Transnationale Identitäten wie auch die damit verknüpften Netzwerke 

und Kompetenzen sind von Nina Glick Schiller an verschiedenen Orten in 

Europa untersucht worden. Ausgehend von der Prämisse, dass an die Stelle 

der ethnischen oder nationalen Zugehörigkeit die Identifizierung mit trans-

nationalen Netzwerken getreten ist, lässt sich feststellen, dass – wenn auch 

in unterschiedlichem Maße – Männer und Frauen mit Migrationserfahrung 

tatsächlich besondere Berufsfelder wählen und sich vielfach ihrer spezifi-

schen Netzwerke bedienen, um ihr Überleben zu sichern. Wie Glick Schiller 

in dieser vergleichenden Studie mit drei mittelgroßen Städten in Deutsch-

land und England zeigt, tragen sie dadurch insgesamt zur Vitalität dieser 

Orte bei (Glick Schiller/Caglar 2009). Migration wird auf diese Weise zu 

einem Faktor wirtschaftlicher und gesellschaftlicher Innovation. Mobile Bi-

ografien bereichern die Städte in jeder Hinsicht und sichern ihre Zukunfts-

fähigkeit (Hill 2016: 199). 

Mit der Ankunft im Gastland vergessen Migranten mit ihren besonderen 

biografischen Erfahrungen nicht einfach ihre Herkunft und doppelte Iden-

tität; vielmehr bleiben diese dauerhaft ein Teil ihres Selbst. Die Anerkennung 

der besonderen, transnationalen oder migrantischen Handlungsfelder be-

deutet zugleich, dass die einseitige Betonung der »Integration« kritisch gese-

hen werden muss (Hess/Moser 2009). Migranten – wie im Übrigen alle An-

gehörigen moderner Gesellschaften – haben mehrere Identitäten, die 

miteinander zu verbinden in immer wieder anderen Konstellationen denk-

bar ist (Rolshoven 2006). Diversität, so wie hier bereits eingangs herausge-

—————— 

 2 Auf diese neuen Konzepte bauen auch neuere Ansätze und Forschungen zur (Post-)Mig-

ration auf (zum Beispiel Yildiz 2017, Foroutan/Spielhaus/Karakayali 2018). 



18 H A N S  P E T E R  H A H N  

stellt, ist ein dauerhafter Zustand, gleichviel, ob in der Gesellschaft der Ge-

genwart 20, 30 oder mehr Prozent Personen mit migrantischem Hintergrund 

leben.  

Mit der Begrifflichkeit von Naika Foroutan (2016) ist die »postmigranti-

sche Gesellschaft« eine spezifische Konfiguration der permanenten Trans-

formation und des kulturellen Wandels. Der Migrant und die migrantische 

Identität kann im Lichte dieser Einsicht nicht mehr als das »Gegenüber« de-

finiert werden. Migranten können zu unterschiedlichen Momenten »inte-

griert« sein, in anderen Kontexten dennoch ihre transnationalen Kompeten-

zen priorisieren. Es ist unmöglich geworden, den Einfluss der Migranten auf 

die Gesellschaft nur in einer spezifischen Dimension zu beschreiben.  

Die Vorstellung mehrerer Teil-Identitäten, die je nach Kontext aktiviert 

und damit auch handlungsleitend werden, entspricht den Paradigmen der 

jüngeren Identitätsdebatte, in der Identität ganz grundsätzlich als etwas Zu-

sammengesetztes aufgefasst wird. Heiner Keupp benutzt dafür das Bild des 

»Patchworks«, das in sehr plausibler Weise die jedem Individuum offenste-

hende Vielfalt möglicher Identitätsbezüge nachvollzieht (Keupp 1999). Tat-

sächlich sind in unterschiedlichen Kontexten des Alltags verschiedene Teile 

des Selbst relevant. Identität ist kein stabiler Zustand, sondern entsteht eher 

durch eine Reihe von Übergängen (Straub/Renn 2002). Ist nicht gerade 

dann, wenn Menschen auf sehr unterschiedliche Erfahrungen zurückgreifen 

können, mit der Vorstellung von »Etwas-Zusammengesetztem« eine sehr 

passende Metapher für Migranten geschaffen? Kann damit nicht besonders 

gut der in die individuelle Lebensgeschichte eingeschriebene kulturelle Plu-

ralismus reflektiert werden?  

Das Problem solcher Identitätsmetaphern ist mit der Frage verknüpft, 

wer in welchen Momenten die passende Identität zeigt und welche Möglich-

keiten der Artikulation dem Einzelnen offenstehen. Die Vorstellung, eine 

Person könnte aus unterschiedlichen »Versatzstücken« (= patches) die für 

ihn am besten erscheinende Identität auswählen, leidet unter dem darin un-

ausgesprochen enthaltenen Voluntarismus. Es ist nicht zutreffend, dass 

Menschen regelhaft selbst die Rolle wählen, in der sie auftreten. Diese un-

plausible Idee der Auswahl aus verschiedenen Rollen ist besonders wenig 

passend im Fall der Migranten, die sehr oft besonderen Forderungen und 

Erwartungen, zum Beispiel bezüglich der Integration, ausgesetzt sind.  

Die mittlerweile klassische Studie des Psychoanalytikers Erik Erikson 

(1959) präsentiert eine wichtige Grundvoraussetzung der Identitätsbildung, 

nämlich den Wandel des Selbstverständnisses unter dem Eindruck äußerer, 



 D A S  N E U E  Z U H A U S E :  E I N L E I T U N G  19  

auf den Einzelnen einwirkender Ereignisse. Nach Eriksen ist es für ein In-

dividuum weder möglich, sich nach seinem Belieben eine neue Identität zu-

zulegen, noch kann er zu irgendeinem Zeitpunkt auswählen, welche seiner 

verschiedenen Identitäten gerade zu zeigen wäre. Identität entsteht nach 

Eriksen aus krisenhaften Erfahrungen in der eigenen Biografie, gerade so, 

wie es auch für viele Menschen mit Migrationserfahrungen anzunehmen ist. 

Jedoch entsteht Identität erst im Verlauf mehrerer aufeinanderfolgender sol-

cher Erfahrungen. Nach Eriksen gibt es keine »abgeschlossene Identität«, 

und auch die Vorstellung der Auswahl aus verschiedenen Rollen ist nur in 

wenigen Fällen möglich.  

Wenn die Ankunft im Land der Destination, die Spannung zwischen un-

terschiedlichen kulturellen Anforderungen oder die Pluralität transkulturel-

ler Verbindungen in die Biografie einer Person eingeschrieben ist, so erweist 

sich die Metapher des Patchworks als fragwürdig. Menschen können in sol-

chen Situationen nicht wählen, wer sie sein wollen. Anstelle dessen ergreifen 

sie dasjenige Muster, das am besten mit ihrer Hoffnung auf eine bessere Zu-

kunft vereinbar ist. Die Frage nach der Identität des Migranten wäre deshalb 

in jedem Moment anders zu beantworten: Einmal mag er verzweifelt sein, 

weil die Erfüllung seiner Ziele in unerreichbarer Ferne zu liegen scheint. Ein 

anderes Mal mag er von der Ambition erfüllt sein, seine Vorhaben zu reali-

sieren.  

Gerade das von dem Soziologen Harrison White hervorgehobene Iden-

titätsmerkmal der »unproblematischen zeitlichen Kontinuität« scheint bei 

Männern und Frauen mit Migrationserfahrungen nicht gegeben (White 

1992). Jeder Versuch, sich deskriptiv der »Identität des Migranten« anzunä-

hern, muss zum Scheitern verurteilt sein, wenn lediglich die Erfahrungen 

und nicht auch die mitunter unsicheren und schwankenden Projektionen für 

ein zukünftiges Selbst in Betracht gezogen werden. Die Verbindung zwi-

schen einer phänomenologischen Ethnografie und Postmigration besteht 

genau in der Berücksichtigung solcher Unsicherheiten und Öffnungen im 

Hinblick auf die subjektive Zukunft der Männer und Frauen mit biografi-

schen Mobilitätserfahrungen. Auf dieser Grundlage kann eine Annäherung 

an relationale Distanzverhältnisse und Wahrnehmungsweisen nur graduell 

erfolgen. Nicht nur Beschreibungen, »wie die Menschen sind«, sondern auch 

Zuschreibungen von Identitäten müssen kritisch hinterfragt werden. 

Es wird in diesem Band also nicht um den – wie gezeigt, ohnehin ver-

geblichen – Versuch einer Beschreibung der Identität der Migranten gehen. 

Die, mit den Worten des Schriftstellers und Philosophen Eduard Glissant 



20 H A N S  P E T E R  H A H N  

(2002), »unüberschaubare Diversität migrantischer Identitäten« ließe die 

Rede von »der Identität« der Migranten oder von »einigen wenigen Identitä-

ten« als eine unglaubwürdige Reduktion der kulturellen Situation der Gegen-

wart erscheinen.  

Wie Helke Kuhn auf der Grundlage einer umfassenden Auswertung des 

Werkes von Glissant hervorhebt, hat er selbst es als den besten Weg einer 

Annäherung beschrieben, die Opazität migrantischer Selbstbestimmung zu 

respektieren (Kuhn 2009). Es ist also nicht möglich zu sagen, Migranten ori-

entierten sich an dieser oder jener Kultur. Anstelle dessen bleibt hier not-

wendig ein Unbestimmtes, dass sich erst im Laufe der Zeit herausbilden und 

erst in der Zukunft als eine klare Einbettung in dieser oder jener Kultur, 

oder aber als eine dauerhafte Verbindung beider erkennbar sein wird.  

Ganz ähnlich hat sich im Übrigen auch Vilem Flusser geäußert, wenn er 

»Die Freiheit des Migranten« herausstellt (Flusser 1994). Damit möchte er 

die Offenheit betonen, in der sich Menschen mit der Erfahrung von Mobi-

lität unwillkürlich wiederfinden. Es könnte auch eine Leere, also die Abwe-

senheit von Normen, sein, wenn nicht zugleich die Menschen vielfältigen 

Erwartungen ausgesetzt sind. Freiheit im Sinne von Flusser bedeutet einfach 

den Freiraum, sich für die eine oder die andere Kultur zu entschieden; oder 

aber eine eigenständige Positionierung zwischen den Kulturen zu wählen.  

Wohnzimmer und Lebensstil 

Jeder Raum kann eine Resonanzfläche in der Herstellung dauerhafter – oder 

aber auch nur vorübergehender – Identitäten sein. Die Verknüpfung zwi-

schen einem Raum und den diesen in Anspruch nehmenden Personen ist 

jedoch keinesfalls »objektiv gegeben«, sondern ein vielfach umstrittener Pro-

zess der Identifikation oder auch Distanzierung. Auf der Grundlage des in 

den vorangegangenen Abschnitten Gesagten kann es auch bei der Untersu-

chung der alltäglichen materiellen Umwelt nicht um den Ausdruck von Iden-

titäten gehen, sondern im besten Falle um Identifikationen, deren zeitliche 

Dimension zunächst offenbleiben muss. Jeder Raum ist offen für Einschrei-

bungen und gewinnt erst durch diese einen Bezug zur Sphäre des Sozialen 

(Pezeu-Massabuau 1983). Zugleich hinterlassen frühere Identifikationen 

Spuren, die von anderen Akteuren im gleichen Raum später als Alterität ge-

deutet werden. Die Vielfalt der bereits vorhandenen und vorgefundenen 




