Das neue Zuhause



Hans Peter Hahn ist Professor fiir Ethnologie an der Universitidt Frankfurt am
Main.

Friedemann Neumann ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut fiir Ethno-
logie der Universitit Gottingen.



Hans Peter Hahn, Friedemann Neumann (Hg.)

Das neue Zuhause

Haushalt und Alltag nach der Migration

Campus Verlag
Frankfurt/New York



Die Drucklegung des Buches wurde gefordert vom BMBF im Rahmen des Forschungsprojektes
»Mobile Welten« (https://mobile-welten.org/).

Das Titelbild dieses Sammelbandes stammt aus der im Jahr 2001 in Kéln gezeigten Ausstellung
»40 Jahre Fremde Heimat. Einwanderung aus der Tiirkei nach Kéln« des Dokumentationszent-
rums und Museums iiber die Migration in Deutschland e.V. (DOMiD). Es handelt sich dabei um
eine Weiterentwicklung der Wanderausstellung »Fremde Heimat/Yaban, Silan olurc, welche sich als
eine der ersten Ausstellungen systematisch mit Migration in Deutschland auseinandersetzte. Unter
anderem ging es dabei auch um Wohnzimmer und Haushalte von Migranten. Diese wurden fiir
die Ausstellung unter der Verwendung von Leihgaben teils in Dioramen nachgebaut. Dieses Bild
reflektiert in pointierter Weise das Aufeinandertreffen unterschiedlicher kultureller Orientierungen
in einem alltiglichen Wohnkontext.

Wir danken dem Fotografen Herby Sachs fiir die groziigige Uberlassung des Bildes und der Bild-
rechte sowie Robert Fuchs vom DOMID fiir seine freundliche und Unterstiitzung.

ISBN 978-3-593-50975-4 Print
ISBN 978-3-593-43990-7 E-Book (PDF)

Das Werk einschliefllich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschiitzt. Jede Verwertung ist ohne
Zustimmung des Verlags unzulissig. Das gilt insbesondere fiir Vervielfiltigungen, Ubersetzungen,
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.

Trotz sorgfiltiger inhaltlicher Kontrolle iibernehmen wir keine Haftung fiir die Inhalte externer Links.
Fiir den Inhalt der verlinkten Seiten sind ausschliefSlich deren Betreiber verantwortlich.

Copyright © 2019 Campus Verlag GmbH, Frankfurt am Main

Umschlaggestaltung: Campus Verlag GmbH, Frankfurt am Main

Umschlagmotiv: © Herby Sachs

Gesetzt aus der Garamond

Druck und Bindung: Beltz Grafische Betriecbe GmbH, Bad Langensalza

Printed in Germany

www.campus.de



Inhalt

WV OTWOT ettt ettt et ete et et eaeebeebeesseseeseebeessenseersenseessenseessenseessenseens 9
BINLCIEUNG ...ttt 11
Hans Peter Hahn

Theoretische Zuginge und Konzepte

Ein neuer Fokus auf die Verkniipfung von Migration und Zuhause.......... 37
Paolo Boccagni

Sich-Niederlassen, Zugehorigkeit und

das migrantische Zuhause/Haus ......c.occvevverrecnecunernernernececinereseeesecssecsens 77
Iris Levin

Haushalte und Kulturen des ZuhausSes......ooveeveveeeeieeeieieeeeieeeeeeeeeeeveseene 113
Victor Buchli

Haushalt und Materialitaten

Kein Liufer, kein Balkon: Eine Phinomenologie des Ankommens
in einer (post-)migrantischen Gesellschaft........ccoovinniincincincicicininins 141
Friedenann Neumann

Einblicke in migrantische Wohnungen:
Erkenntniskritik und Reprisentationspolitik.........cocvevevcerirvicirirvicirinicnnes 159
Darja Klingenberg



6 INHALT

Migrieren — remittieren — bauen — wohnen: Hauserbau als
sErsatz- Anwesenheit im postsozialistischen Albanien .........cvvvivincnnes 181
Dimitris Dalakoglon

Geschmacksdiaspora: Asthetische und materielle
Praktiken detr ZUgehOIIgKeIt ....uuuevreieeeereiiieeriireeeneieeeneiseeeeseeenee e neeeeaens 205
Ozlem Savag

Wohnen im Umsiedlungsprojekt: Uber das srichtige Zuhausex,
materielle Politik und Zugehorigkeit in Ahmedabad .......cccovviiivicinniaee 243
Jelena Jobanna Salmi

Grenzen ziehen und uberwinden

Zwischen Heimweh und der Suche nach einem Zuhause:

Translokale Strategien des héuslichen Sich-Einrichtens

in italienischen Punjabi-Haushalten ..., 265
Sara Bonfanti

Bewegte Dinge: Materielle Kultur und transnationale Mobilitit
zwischen der Tlrkei und Deutschland ..........cooovveieeeieieiceeieeeceeeeeenne 289
Maike Subr

Auto und Fernseher: Die »private Praxis< der
Fotografie von >Gastarbeiter  INNeNt. ... 307
Clandia Valeska Czycholl

Territorialisierungen familialer Gemeinschaft:
Multilokale Nachtrennungsfamilien im Spannungsfeld
zwischen Konvergenz und DIVELgenz.........ccivicueiunicininecnninecnnnineeens 325

Tino Schlinzig



INHALT 7

Reprisentation und museale Darstellung

Konstruktionen kultureller Identitit:
Die Rolle des Eigenheims im Kontext tirkischer Remigration ................. 347
Stefanie Biirkle

Was ist wichtig, was ist nichtig? Museale Reprisentation
des russlanddeutschen AILtags........cccvviiiiiiiciiiniciniceeis 379
Natalja Salnikova

Shamrocks and Shamrockery? Ubetlegungen zur Bedeutung
der materiellen Kultur in der irischen Diaspora in den USA...................... 401

Astrid Wonneberger

Autorinnen UNd AULOTEN c..ivuivvieviieieeeceeetececeteeeteeeee ettt ers et sae e s 427






Vorwort

Migranten und Gruppen mit mobilen oder transnationalen Biographien
spielten in der Geschichte der Wissenschaften von Gesellschaft und Kultur
eine besondere Rolle. Man untersuchte Migration und identifizierte Fakto-
ren, die diese unterstiitzen oder reduzieren. In diesem Sinne galt es, Migra-
tion zu erkliaren und zu kontrollieren.

Dieses Buch stellt sich gegen solche Perspektiven und betont anstelle
dessen das Gemeinsame in der Gegenwart. Es geht in diesem Sammelband
um Fragen, die alle Menschen heute betreffen, und deren ungeklérte Beant-
wortung oft zu widerspriichlichen Einschitzungen der gesellschaftlichen
Zukunft fihren. Beispielhaft ist dafiir der im Titel genannte Begriff »Zu-
hause« zu nennen, oder auch die Rede von der »Heimat«. Was bedeutet es,
an einem bestimmten Ozt ein »Zuhause« zu haben? Wann darf jemand eine
Stadt oder ein Land als »Heimat« bezeichnen, und von wem wird dies in
welchem Kontext in Frage gestellt?

Die Beitridge in diesem Buch prisentieren Antworten auf diese Fragen,
indem sie Lebenswelten untersuchen. Sicherlich ist es nicht méglich, mit ei-
nem cinzelnen Werk die Mehrdeutigkeit und die Ambivalenz der erwidhnten
Begriffe zu Giberwinden. Dennoch wird durch die hier zusammengetragenen
Beitrige offensichtlich, dass es eine Vielfalt von Strategien gibt, ein Zuhause
zu schaffen oder einen Ort als Heimat zu empfinden. Stets geht es dann
auch darum, Einfluss auf die materiellen und rdumlichen Bedingungen der
personlichen Lebenswelt zu gewinnen. Dies geht immer auch mit Zuord-
nungen, Auseinandersetzungen und der Generierung von lokaler wie mobil-
verwobener Bedeutungen einher. Erst dadurch wird eine Verkntipfung der
eigenen Lebensgeschichte mit dem gewihlten Lebensmittelpunkt plausibel.
Ohne mit diesem Buch eine einheitliche Definition eines »Zuhause« zu pri-
sentieren, wird durch die hier versammelten Beitrdge klar, welche Sorgfalt,
Aufmerksamkeit und Energie jeder Mensch heute investiert, um einen Ort
ein »Zuhause« nennen zu kénnen.



10 VORWORT

Die internationale Debatte beziiglich der Verkntipfung von mobilen Le-
bensgeschichten und der Schaffung eines neuen Zuhauses ist viel weiter
fortgeschritten, als viele deutschsprachige Positionen es erkennen lassen.
Deshalb nehmen sich die Herausgeber mit diesem Band vor, auch einige
herausragende internationale Positionen erstmals in deutscher Sprache zu-
ginglich zu machen. Indem dieser Band neben originalen Forschungsbeitra-
gen auch Ubersetzungen einiger wichtiger theoretischer Texte enthilt,
méchte er eine Verkniipfung zwischen den empirischen Untersuchungen
des »Zuhause« und dessen konzeptuellen Dimensionen herstellen.

Dieser Sammelband ist ein Ergebnis eines dreijahrigen Verbundfor-
schungsprojektes. Unter dem Titel »Mobile Welten« und mit der Férderung
des BMBF wurden ethnographische Untersuchungen durchgefthrt, und
Fragen der Méglichkeit einer musealen Darstellung von mobilen Lebenser-
fahrungen und transkulturellem Alltag erdrtert. Friedemann Neumann als
Bearbeiter dieses Projektes hat einen Teil seiner Forschungsergebnisse in
seinem Beitrag zu diesem Band vorgelegt. Die im Rahmen des Projektes
entwickelten konzeptuellen Erwigungen zu den Themen Mobilititserfah-
rung und »Materialitdt des Zuhauses« sind in der Einleitung dargelegt.

Die Mehrzahl der Beitragenden zu diesem Band haben entweder auf ei-
nem Workshop zu Haushalte, Migration und materielle Kultur (Frankfurt
am Main, Mirz 2017) oder aber auf der Konferenz mit dem Titel Lifestyles,
Dwelling and Postmigratory Societies (Frankfurt am Main, Dezember 2018)
teilgenommen und in diesem Rahmen Einblicke ihre relevanten Forschun-
gen gewihrt. Die beiden Herausgeber danken dem BMBF fiir die Unterstiit-
zung bei den empirischen Forschungen, fiir die Férderung der wissenschaft-
lichen Veranstaltungen und nicht zuletzt fir die Finanzierung der
Drucklegung dieses Buches. Mit der Vorlage dieses Bandes werden wichtige
Ergebnisse des »Mobile Welten« Projektes 6ffentlich zuginglich gemacht.

Der Dank der Herausgeber gilt weiterhin den Beitragenden, die den Pro-
zess der Edition mit Kreativitit, intensiven inhaltlichen Debatten und nicht
zuletzt auch mit viel Geduld begleitet haben. Ein besonderer Dank gilt wei-
terhin den Ubersetzenden der mitunter kniffligen englischsprachen Vorla-
gen, Herrn Johannes Skiba fiir die sorgfiltige Betreuung der Edition und
dem Verlag fiir die gute Zusammenarbeit.

Hans Peter Habn und Friedemann Neumann
Frankfurt am Main im Februar 2019



Das neue Zuhause: Einleitung

Hans Peter Habn

»Bedeutungen, die nur von entfernten, verschwommenen, uneigentlichen
Anschauungen [...] belebt sind, kénnen uns nicht genug tun.
Wir wollen auf die >Sachen selbst« zuriickgehen.« (Edmund Husserl 1901: 7)

Mobilitat und Diversitat

In der Geschichte der Humanities spielen Migration und Mobilitit eine spe-
zifische Rolle. Dies gilt insbesondere, wenn man Fragen nach der Mobilitit
dem Konzept von »Zuhause« gegeniiberstellt. Die Verbindung von beidem
ist das Thema dieses Buches.

Die Besonderheit der Migration betrifft einerseits die systematische Ver-
nachldssigung des Themas, insbesondere im 19. Jahrhundert. Andererseits
erweisen sich die wenigen verfligbaren Beschreibungen und Konzepte tiber
Migration als Dokumente einer Instrumentalisierung, in denen Phinomene
der menschlichen Mobilitit die Rolle eines Gegenbildes zur eigenen, als
»normal« empfundenen Gesellschaft der Autoren zugewiesen wurde. Vor
dem Hintergrund eines Selbstverstindnisses, das die dauerhafte territoriale
Fixierung einer Gesellschaft als eine ihrer kulturellen Grundlagen betrach-
tete, erschienen der rdumliche Wechsel des Lebensmittelpunkts oder die an-
dauernde Mobilitit von Individuen und Gruppen als »Ausnahme«. Es wurde
als ein Phinomen betrachtet, das der Erklirung bedurfte. Wenn Menschen
mobil wurden, und eine eindeutige Zuordnung zu einem klar abgegrenzten
Territorium — sowie zu einer Sprache, Religion etc. — nicht ohne Weiteres
moglich war, so fithrte das zum Bedirfnis nach der Klirung der genauen
Ursachen dafir. In der romantischen Imagination von Kulturen als konzent-
rischen Kreisen mit einem klar benennbaren Mittelpunkt — beispielsweise
von Johann Gottfried Herder oder auch von Jakob Grimm — nahmen rdum-
liche stabile Zuordnungen bestimmter Kulturen und die zeitliche Kontinui-
tit zentrale Rollen ein. Angesichts der Popularitit solcher Modelle imagi-
nierte man im frihen 19. Jahrhundert eine vitale und produktive Kultur stets
in der Ubereinstimmung von Siedlungsraum, Sprache und Tradition.



12 HANS PETER HAHN

Wihrend in der Beschreibung der besonderen Leistungen von Nationen
die Migration durchweg eine untergeordnete Rolle einnahm oder gar ver-
nachlissigt wurde, entwickelten Okonomen schon im 19. Jahrhundert eine
eher affirmative Position, indem sie instrumentelle oder kausale Erklirungen
entwickelten. Mobilitit, so die unausgesprochene Primisse dieser Kausalitit,
findet nur dann statt, wenn eine spezifische Notwendigkeit vorliegt. In der
Logik der Okonomie' handelt es sich um Unterschiede in Verdienstmog-
lichkeiten und Lebensstandard, die Menschen zu einem Ortswechsel bewog.
Diese frihen Erklirungen zu Migration kénnen einer jiingeren wissen-
schaftsgeschichtlichen Einordnung zufolge als sogenannte »Modernisie-
rungstheorien« gelten. Es gibt in dieser Hinsicht eine bis in die 1960er Jahre
hineinreichende Kontinuitit, die stets die wirtschaftlichen Vorteile fiir alle
Beteiligten, sowohl fir die Migranten wie auch fiir die aufnehmende Gesell-
schaft, betonte. Gerade im deutschsprachigen Raum ist der Begriff der
»Gastarbeiter« (vgl. den Beitrag von Czycholl in diesem Buch) mit der Vor-
stellung positiver 6konomischer Effekte, dem Glauben an die unbegrenzte
Steuerbarkeit von Mobilitit und einer geringen Sensibilitit fur gesellschaft-
liche Implikationen vetbunden (Oltmer/Kreienbtink/Sanz Diaz 2012).

Das Anliegen dieses Buches hingegen beruht auf einem erweiterten Kul-
turverstindnis, das die erwihnten problematischen Implikationen des 19.
Jahrhunderts zurtickweist. Die Mingel der Behandlung von Mobilitit in je-
ner Zeit, die entweder zur Marginalisierung oder aber zu einer Reduktion
auf das Okonomische fiihrten (Hahn/Klute 2007), kénnen nur iiberwunden
werden, indem die damaligen Einengungen des Kulturbegriffs reflektiert
und ersetzt werden. Migration ist nicht hinreichend erkldrt durch die Ver-
knipfung mit wirtschaftlichen Griinden. Auch die Vorstellung einer beson-
deren instrumentellen Erklirung fiir Migration ist abzulehnen. Dennoch
sind neue Formen der Okonomie natiitlich wesentlich fiir ein angemessenes
Verstindnis der gesellschaftlichen Veranderungen. Dies zeigen mehrere Bei-
trige in diesem Band, insbesondere die von Savas und Czycholl.

Grundsitzlich und im weiteren Kontext der Menschheitsgeschichte gilt:
Kulturen sind schon immer mobil gewesen, wenn auch in unterschiedlichen

1 Paradoxerweise ist es gerade die Okonomie, deren begriffliche Basis als die »Lehre vom
Haus« zu Gibersetzen ist, die einen verkiirzten Begriff von menschlicher Mobilitit verwen-
det, indem sie Fragen der Identitit und Zugehoérigkeit ausblendet. Fir die lange Tradition
der Okonomie als »Lehre vom Haus« vgl. den vielfach und kontrovers diskutierten Auf-
satz von Otto Brunner (1952).



DAS NEUE ZUHAUSE: EINLEITUNG 13

Formen (Hahn 2015a, 2017). Die Verkniipfung von Kultur und »Verwurze-
lung« ist eine Metapher des 19. Jahrhunderts, die bis heute einem breiteren
Verstindnis von Kultur schadet (Friedman 2000a, Bettini 2018). Anstelle
solcher konventionellen Auffassungen und Metaphern setzen die Beitrige
in diesem Buch auf unmittelbare Beobachtung der Migrationsphinomene
und die unvoreingenommene Anniherung an die mit mobilen Biografien
verkniipften Lebenswelten. Im Ruckgriff auf das Werk von Husserl und des-
sen Zugang zum Konzept der »Lebenswelt« (Husserl 19306) ist mit Nach-
druck dafiir zu pladieren, die Entstehung von Auffassungen iiber scheinbar
klar abgrenzbare Gruppen wie >Migranten< grundsitzlich zu hinterfragen.
Lebenswelten sind unweigerlich angefiillt mit Auffassungen und ungeprif-
ten Urteilen, aber gerade deshalb muss das »phinomenologische Auge« in
der Lage sein, jenseits solcher anscheinend festgefiigten Auffassungen Mo-
bilititserfahrungen und die Beschreibung von Migrationsprozessen als
»Dinge selbst« zu fokussieren.

Dieses Buch nimmt sich vor, auf der Grundlage originaler Forschung zu
zeigen, wie Diversitit und Differenz als konstitutiver Bestandteil der Kultur
aufgefasst werden kann. Dabei geht es ganz zentral um Migration, oder ge-
nauer, um Menschen mit biografischen Erfahrungen von Mobilitdt und
Transkulturalitit. Wie zu zeigen sein wird, trigt die Erfahrung unterschied-
licher Kulturen und Gesellschaften dazu bei, Diversitit anders, in der Regel
offener, zu bewerten. Die Wahrnehmung »kultureller Unterschiede« fihrt
nicht mehr unmittelbar zur Frage nach Kausalitit oder zum Wunsch nach
der Uberwindung und Ausléschung der Differenz. Anstelle dessen ist die-
sem erweiterten Kulturverstindnis zufolge die durch Mobilitit ermdglichte
Erfahrung von Differenz eine Chance darauf, einen spezifischen Platz in der
Gesellschaft selbstbewusst zu behaupten.

Die Wertschitzung der Diversitit

Vor tiber einhundert Jahren hat Victor Segalen einen provokanten Text ver-
fasst, der erst sehr viel spiter unter dem Titel »Asthetik des Diversen« pu-
bliziert wurde (Segalen 1983). Vor dem Hintergrund seiner Auseinanderset-
zung mit den um 1900 populiren kolonialen Ideologien verweist Segalen auf
eine wenig reflektierte Tradition westlicher Kultur, die im Kern eine positive
Bewertung des Anderen oder »Fremden« enthilt. Wie er zeigt, ist mit dem
«Exotischen» oftmals auch die Vorstellung eines »autonomen Anderen« ver-
bunden. Das »Andere« zwingt den Betrachter, sich zuriickzunehmen und



14 HANS PETER HAHN

Differenzen anzuerkennen. Zugleich ist das so beschriebene »Exotische« ein
uniiberwindbares Paradox: Sobald man versucht, es zu konkretisieren, ver-
liert es genau die Eigenschaft, die seine Anziehungskraft begriindet: die Dis-
tanz zum Betrachter.

Die Hinwendung zur Exotik oder die Anerkennung des »Anderen« geht
nach Segalen vielfach mit der Auflésung des Alltdglichen einher. Die emoti-
onale Dimension der Wertschitzung von Diversitit und Differenz ist stets
eine Herausforderung, das Gewohnte infrage zu stellen. Die Gegenwart des
Anderen fiihrt zu Innovation. Im Mittelpunkt der Auseinandersetzung mit
dem »Fremdenc steht in der Konsequenz die Beobachtung der Selbstverin-
derung: die Einsicht in die (wenn auch nur voriibergehende) »Unverstind-
lichkeit« des Fremden fithrt zu neuen Fragen an das »Eigene« (Geiger 1980).

Die Betonung einer Asthetik des »Anderen« fithrt allerdings auch zu kri-
tischen Bewertungen. Es gibt nimlich eine gewisse Einseitigkeit: Der Kon-
trast zwischen dem »Eigenen« und dem Anderen werde dieser Kritik zufolge
zu sehr betont. Identitit und Alteritit wird dadurch in einer unannehmbaren
Weise essentialisiert. Dieses Problem ist in einem neueren, von Robert Stam
(1999) entwickelten Konzept tiberwunden. Aufbauend auf dem Begriff der
Hybriditit, erliutert Stam sein Konzept der »Asthetik des Palimpsests« als
ein Befund der Anerkennung neuer Formen des Aufeinandertreffens unter-
schiedlicher Zeiten, Riume und Lebensweisen. Die mehrfache Einschrei-
bung von Bedeutungen in bestimmte Objekte fihrt deshalb nicht zu deren
Beschidigung oder Schwichung, sondern, im Gegenteil, zu ihrer Stirkung.
Der votliegende Sammelband greift diesen Gedanken auf und fihrt ihn wei-
ter: Alltag ist iberall durchdrungen von Diversitit, aber auch von unauflgs-
baren gesellschaftlichen Differenzen. Das Leben mit Objekten, Praktiken
und Werten, die mehrfach konnotiert sind (und damit, wie ein Palimpsest,
verschiedene Einschreibungen in sich tragen), ist keine Ausnahme, sondern
ein hiufiger Modus der dauerhaften Verflechtung von Kulturen. Zugleich
ermoglicht es Kreativitit durch die Rekombination von Eigenschaften und
Einbettungen.

Ein anschauliches Beispiel ist das von Laura Oswald anhand des Lebens-
stils haitianischer Immigranten in den USA diskutierte, von ihr so bezeich-
nete »Culture Swapping« (Oswald 1999). Sie verwendet den Begriff, um die
von ihr beobachtete eigensinnige Flexibilitidt im Konsumverhalten heraus-
zustellen. Wihrend einerseits bestimmte Marken ihrem Design entspre-
chend eine hohe Identifikation ihrer Kaufer mit dem Produkt erwarten,



DAS NEUE ZUHAUSE: EINLEITUNG 15

praktizieren diese Migranten ein davon klar unterscheidbares Konsum-
muster. lhre Entscheidung fiir oder gegen bestimmte Markenprodukte
hingt nicht von ihrer »Identitit«, sondern vom Kontext des Einkaufens ab.
So wird im Alltag eher die US-amerikanische Kiiche gegessen, sollten aber
Gaste im Haus sein, verzichtet man auf die Gewohnheit und wechselt vo-
ribergehend zu Gerichten, die dem Herkunftsland zugeordnet sind. Kultu-
relle Zugehorigkeit wird — zumindest im Bereich des Konsums — nicht ent-
sprechend der Identifikation mit Markenprodukten oder entlang eines
Paradigmas der Assimilation artikuliert. Anstelle dessen wechselt die Artiku-
lation von Gruppenzugehoérigkeit in Abhingigkeit von Faktoren, die mit
dem sozialen Umfeld verkntpft sind.

Ein zentrales Anliegen des vorliegenden Buches und zugleich die Grund-
lage der hier prisentierten Fallstudien und konzeptuellen Ubetlegungen ist
die Anerkennung von Diversitit als eine Grundlage aller Gesellschaften. Da-
bei muss es an erster Stelle darum gehen, scheinbar eindeutige Zuordnungen
zu unterlaufen und die Verkntpfung von bestimmten Formen mit bestimm-
ten kulturellen Einflusssphiren zu hinterfragen. Bernhard Waldenfels hat
die schillernde Positionierung des »Anderen« niher umschrieben, indem er
die relationale Dimension in den Vordergrund stellt. Die Bestitigung des
Anderen — und damit auch Anerkennung von Diversitit (Waldenfels 2002)
ist nicht als ein »Gegenstand« anzusehen, sondern auf eine Relation zurtick-
zufihren. Fremdheit ist demnach als »responsive Alteritit« verstehbar: Die
Vorstellung eines in welcher Weise auch immer »objektiv gegebenen« Ande-
ren ist phdnomenologisch nicht haltbar. Differenz beruht immer auf der In-
tention zur Aufrechterhaltung oder dem Zeigen von Anderssein.

An dieser Stelle bestitigen sich die Mingel jedes Definitionsversuchs von
Migration, der nur Uber riumliche Beziige funktioniert. Der Migrant als der-
jenige, der in seinem Leben von Ort »A« nach »Bu« reist, greift als Begriffs-
bestimmung zu kurz, auch wenn die Internationale Organisation fiir Migra-
tion IOM) und andere Institutionen mit solchen Konzepten arbeiten.
Weder entspricht eine solche Definition der Wahrnehmung in den aktuellen
offentlichen Debatten Uber kulturelle Differenz, in denen viele in Deutsch-
land geborene Minner und Frauen als »Migranten« etikettiert werden, noch
trigt eine solche Definition zum Verstehen der Perspektiven und Erwartun-
gen von Migranten selbst in irgendeiner Weise bei.

Kulturelle Diversitit als Teil der Gesellschaft zu verstehen, ist der Aus-
gangspunkt fiir eine Befassung mit Lebenswelten, deren Basis die Pluralitit



16 HANS PETER HAHN

der Kulturen bildet (Hummrich 2006). Fremdheit hat vor diesem Hintet-
grund weder mit rdumlicher Distanz eines wie auch immer charakterisierten
Herkunftsortes zu tun, noch kann sie essentialisiert werden. Fremdheit ist
nicht etwas Gegebenes, sondern eine Erfahrung und mitunter auch eine
Strategie der Formierung von Identitit; dann etwa, wenn es um »Selbstbe-
fremdung« gegeniiber eigenen fritheren Lebensphasen geht (Hummrich
20006: 306). Nach Waldenfels gilt Fremdheit stets nur im Moment der Arti-
kulation, ndmlich dann, wenn das »Sich-als-fremd-zeigen« im Vordergrund
steht. In solchen Momenten gilt es, das »Fremdsein« als Verlangen nach An-
erkennung zu verstehen (Waldenfels 1997: 118, 1994a). »Fremdsein« ist im-
mer eine Relation und zugleich eine Bewegung, wie schon das umgangs-
sprachliche »Einander-Fremd-Werden« erkennen ldsst. Dem »Fremd
werden« steht das »Heimisch werden« gegeniiber (Waldenfels 1994b: 200).
Rein raumlich definierte Grenzen werden in der Folge notwendigerweise re-
lativiert und verlieren ihre zentrale Bedeutung fiir die Identifikation.

Mit diesem erweiterten Verstindnis von Mobilitat, Diversitit und relati-
onaler Fremdheit ist erklirt, warum mit diesem Buch ein Sammelband vor-
gelegt wird, der sich zwar — ausweislich des Untertitels — mit Migration be-
fasst, aber gerade nicht Geschichten von der Wanderung zwischen Ort »A«
und Ort »B« enthilt. Anstelle dessen geht es in den hier zusammengestellten
Studien um die Gestalt von Lebenswelten in einem Zeithorizont nach der
Phase der Mobilitit. Hier wird gezeigt, wie sich Menschen im gesellschaftli-
chen Umfeld artikulieren, fiir die Migration und das Nebeneinander unter-
schiedlicher kultureller Erfahrungen elementar sind. Damit Giberschreitet das
Thema dieses Buches die Beschrinkungen der dlteren Definitionen von
Migration. Zugleich gilt als Primisse, dass sich Gesellschaften durch die ak-
tuelle Mobilitit wie auch durch zeitlich zurtckliegende Mobilititserfahrun-
gen verindern das heil3t postmigrantisch werden.

Mobilitat und Identitit

Ein in der jingeren Debatte vielfach verwendeter Begriff ist die »migranti-
sche Identitit« (Kaine und Dubuc 2010, Pechurina 2015, Ponzanesi und
Leurs 2014, Sebaux 2017). Damit sollen die durch die Erfahrung der Mobi-
litit und der kulturellen Pluralitit erzeugte, dauerhafte Erweiterung und Ver-
inderung der Einstellung zur Gesellschaft herausgestellt werden. In diesem



DAS NEUE ZUHAUSE: EINLEITUNG 17

Kontext und zusitzlich zu den genannten Studien ist das von Nina Glick
Schiller und anderen in den 1990er Jahren entwickelte Konzept der Trans-
nationalitit als ein prominentes Beispiel aufzufassen (Glick Schiller/Basch/
Blanc-Szanton 1992; Glick Schiller 2004).

Mit dem von ihr entwickelten Begriff mochte Glick Schiller hauptsich-
lich die spezifischen Vorteile der dauerhaften Zugehorigkeit zu zwei Kultu-
ren aufzeigen. Menschen mit Kompetenzen aus mehreren Kulturen sind
demzufolge in der Lage, aus verschiedenen Praktiken und Wertorientierun-
gen die beste Zusammenstellung auszuwihlen und daraus neue Netzwerke
aufzubauen. Diese spezifischen Netze er6ffnen thnen neue soziale und pro-
fessionelle transnationale Handlungsfelder, die als ein spezifischer Vorteil
fiir beide Gesellschaften zu bewerten sind.”

Transnationale Identititen wie auch die damit verkniipften Netzwerke
und Kompetenzen sind von Nina Glick Schiller an verschiedenen Orten in
Europa untersucht worden. Ausgehend von der Primisse, dass an die Stelle
der ethnischen oder nationalen Zugehdrigkeit die Identifizierung mit trans-
nationalen Netzwerken getreten ist, ldsst sich feststellen, dass — wenn auch
in unterschiedlichem Ma3e — Minner und Frauen mit Migrationserfahrung
tatsichlich besondere Berufsfelder wihlen und sich vielfach ihrer spezifi-
schen Netzwerke bedienen, um ihr Ubetleben zu sichern. Wie Glick Schiller
in dieser vergleichenden Studie mit drei mittelgrof3en Stidten in Deutsch-
land und England zeigt, tragen sie dadurch insgesamt zur Vitalitdt dieser
Orte bei (Glick Schiller/Caglar 2009). Migration wird auf diese Weise zu
einem Faktor wirtschaftlicher und gesellschaftlicher Innovation. Mobile Bi-
ografien bereichern die Stidte in jeder Hinsicht und sichern ihre Zukunfts-
fahigkeit (Hill 2016: 199).

Mit der Ankunft im Gastland vergessen Migranten mit ihren besonderen
biografischen Erfahrungen nicht einfach ihre Herkunft und doppelte Iden-
titdt; vielmehr bleiben diese dauerhaft ein Teil ihres Selbst. Die Anerkennung
der besonderen, transnationalen oder migrantischen Handlungsfelder be-
deutet zugleich, dass die einseitige Betonung der »Integration« kritisch gese-
hen werden muss (Hess/Moser 2009). Migranten — wie im Ubrigen alle An-
gehorigen moderner Gesellschaften — haben mehrere Identititen, die
miteinander zu verbinden in immer wieder anderen Konstellationen denk-
bar ist (Rolshoven 2006). Diversitit, so wie hier bereits eingangs herausge-

2 Auf diese neuen Konzepte bauen auch neuere Ansitze und Forschungen zur (Post-)Mig-
ration auf (zum Beispiel Yildiz 2017, Foroutan/Spielhaus/Karakayali 2018).



18 HANS PETER HAHN

stellt, ist ein dauerhafter Zustand, gleichviel, ob in der Gesellschaft der Ge-
genwart 20, 30 oder mehr Prozent Personen mit migrantischem Hintergrund
leben.

Mit der Begrifflichkeit von Naika Foroutan (2016) ist die »postmigranti-
sche Gesellschaft« eine spezifische Konfiguration der permanenten Trans-
formation und des kulturellen Wandels. Der Migrant und die migrantische
Identitit kann im Lichte dieser Einsicht nicht mehr als das »Gegentiber« de-
finiert werden. Migranten kénnen zu unterschiedlichen Momenten »inte-
griert« sein, in anderen Kontexten dennoch ihre transnationalen Kompeten-
zen priorisieren. Es ist unméglich geworden, den Einfluss der Migranten auf
die Gesellschaft nur in einer spezifischen Dimension zu beschreiben.

Die Vorstellung mehrerer Teil-Identititen, die je nach Kontext aktiviert
und damit auch handlungsleitend werden, entspricht den Paradigmen der
jungeren Identititsdebatte, in der Identitdt ganz grundsitzlich als etwas Zu-
sammengesetztes aufgefasst wird. Heiner Keupp benutzt dafiir das Bild des
»Patchworks«, das in sehr plausibler Weise die jedem Individuum offenste-
hende Vielfalt méglicher Identititsbeziige nachvollzieht (Keupp 1999). Tat-
sichlich sind in unterschiedlichen Kontexten des Alltags verschiedene Teile
des Selbst relevant. Identitat ist kein stabiler Zustand, sondern entsteht eher
durch eine Reihe von Ubergingen (Straub/Renn 2002). Ist nicht gerade
dann, wenn Menschen auf sehr unterschiedliche Erfahrungen zuriickgreifen
kénnen, mit der Vorstellung von »Etwas-Zusammengesetztem« eine sehr
passende Metapher fiir Migranten geschaffen? Kann damit nicht besonders
gut der in die individuelle Lebensgeschichte eingeschriebene kulturelle Plu-
ralismus reflektiert werden?

Das Problem solcher Identitdtsmetaphern ist mit der Frage verkniipft,
wer in welchen Momenten die passende Identitit zeigt und welche Moglich-
keiten der Artikulation dem Einzelnen offenstehen. Die Vorstellung, eine
Person kénnte aus unterschiedlichen »Versatzstiicken« (= patches) die fir
ihn am besten erscheinende Identitit auswahlen, leidet unter dem darin un-
ausgesprochen enthaltenen Voluntarismus. Es ist nicht zutreffend, dass
Menschen regelhaft selbst die Rolle wihlen, in der sie auftreten. Diese un-
plausible Idee der Auswahl aus verschiedenen Rollen ist besonders wenig
passend im Fall der Migranten, die sehr oft besonderen Forderungen und
Erwartungen, zum Beispiel beziiglich der Integration, ausgesetzt sind.

Die mittlerweile klassische Studie des Psychoanalytikers Erik Erikson
(1959) prisentiert eine wichtige Grundvoraussetzung der Identitdtsbildung,
namlich den Wandel des Selbstverstindnisses unter dem Eindruck auflerer,



DAS NEUE ZUHAUSE: EINLEITUNG 19

auf den Einzelnen einwirkender Ereignisse. Nach Eriksen ist es fiir ein In-
dividuum weder méglich, sich nach seinem Belieben eine neue Identitit zu-
zulegen, noch kann er zu irgendeinem Zeitpunkt auswihlen, welche seiner
verschiedenen Identititen gerade zu zeigen wire. Identitit entsteht nach
Eriksen aus krisenhaften Erfahrungen in der eigenen Biografie, gerade so,
wie es auch fur viele Menschen mit Migrationserfahrungen anzunehmen ist.
Jedoch entsteht Identitit erst im Verlauf mehrerer aufeinanderfolgender sol-
cher Erfahrungen. Nach Eriksen gibt es keine »abgeschlossene Identitit,
und auch die Vorstellung der Auswahl aus verschiedenen Rollen ist nur in
wenigen Fillen moglich.

Wenn die Ankunft im Land der Destination, die Spannung zwischen un-
terschiedlichen kulturellen Anforderungen oder die Pluralitit transkulturel-
ler Verbindungen in die Biografie einer Person eingeschrieben ist, so erweist
sich die Metapher des Patchworks als fragwiirdig. Menschen kénnen in sol-
chen Situationen nicht wihlen, wer sie sein wollen. Anstelle dessen ergreifen
sie dasjenige Muster, das am besten mit ihrer Hoffnung auf eine bessere Zu-
kunft vereinbar ist. Die Frage nach der Identitit des Migranten wire deshalb
in jedem Moment anders zu beantworten: Einmal mag er verzweifelt sein,
weil die Erfiillung seiner Ziele in unerreichbarer Ferne zu liegen scheint. Ein
anderes Mal mag er von der Ambition erfiillt sein, seine Vorhaben zu reali-
sieren.

Gerade das von dem Soziologen Harrison White hervorgehobene Iden-
tititsmerkmal der »unproblematischen zeitlichen Kontinuitdt« scheint bei
Minnern und Frauen mit Migrationserfahrungen nicht gegeben (White
1992). Jeder Versuch, sich deskriptiv der »Identitit des Migranten« anzuna-
hern, muss zum Scheitern verurteilt sein, wenn lediglich die Erfahrungen
und nicht auch die mitunter unsicheren und schwankenden Projektionen fiir
ein zukinftiges Selbst in Betracht gezogen werden. Die Verbindung zwi-
schen einer phinomenologischen Ethnografie und Postmigration besteht
genau in der Berlicksichtigung solcher Unsicherheiten und Offnungen im
Hinblick auf die subjektive Zukunft der Méanner und Frauen mit biografi-
schen Mobilitdtserfahrungen. Auf dieser Grundlage kann eine Anniherung
an relationale Distanzverhiltnisse und Wahrnehmungsweisen nur graduell
erfolgen. Nicht nur Beschreibungen, »wie die Menschen sind«, sondern auch
Zuschreibungen von Identititen missen kritisch hinterfragt werden.

Es wird in diesem Band also nicht um den — wie gezeigt, ohnehin ver-
geblichen — Versuch ciner Beschreibung der Identitit der Migranten gehen.
Die, mit den Worten des Schriftstellers und Philosophen Eduard Glissant



20 HANS PETER HAHN

(2002), »uniiberschaubare Diversitit migrantischer Identitdten« lieBe die
Rede von »der Identitit« der Migranten oder von »einigen wenigen Identiti-
ten« als eine unglaubwiirdige Reduktion der kulturellen Situation der Gegen-
wart erscheinen.

Wie Helke Kuhn auf der Grundlage einer umfassenden Auswertung des
Werkes von Glissant hervorhebt, hat er selbst es als den besten Weg einer
Annidherung beschrieben, die Opazitit migrantischer Selbstbestimmung zu
respektieren (Kuhn 2009). Es ist also nicht méglich zu sagen, Migranten ori-
entierten sich an dieser oder jener Kultur. Anstelle dessen bleibt hier not-
wendig ein Unbestimmites, dass sich erst im Laufe der Zeit herausbilden und
erst in der Zukunft als eine klare Einbettung in dieser oder jener Kultur,
oder aber als eine dauerhafte Verbindung beider erkennbar sein wird.

Ganz dhnlich hat sich im Ubrigen auch Vilem Flusser geiuBert, wenn er
»Die Freiheit des Migranten« herausstellt (Flusser 1994). Damit mochte er
die Offenheit betonen, in der sich Menschen mit der Erfahrung von Mobi-
litat unwillktrlich wiederfinden. Es konnte auch eine Leere, also die Abwe-
senheit von Normen, sein, wenn nicht zugleich die Menschen vielfiltigen
Erwartungen ausgesetzt sind. Freiheit im Sinne von Flusser bedeutet einfach
den Freiraum, sich flir die eine oder die andere Kultur zu entschieden; oder
aber cine eigenstindige Positionierung zwischen den Kulturen zu wihlen.

Wohnzimmer und I.ebensstil

Jeder Raum kann eine Resonanzfliche in der Herstellung dauerhafter — oder
aber auch nur voriibergehender — Identititen sein. Die Verkniipfung zwi-
schen einem Raum und den diesen in Anspruch nehmenden Personen ist
jedoch keinesfalls »objektiv gegebens, sondern ein vielfach umstrittener Pro-
zess der Identifikation oder auch Distanzierung. Auf der Grundlage des in
den vorangegangenen Abschnitten Gesagten kann es auch bei der Untersu-
chung der alltiglichen materiellen Umwelt nicht um den Ausdruck von Iden-
tititen gehen, sondern im besten Falle um Identifikationen, deren zeitliche
Dimension zunichst offenbleiben muss. Jeder Raum ist offen fiir Einschrei-
bungen und gewinnt erst durch diese einen Bezug zur Sphire des Sozialen
(Pezeu-Massabuau 1983). Zugleich hinterlassen frihere Identifikationen
Spuren, die von anderen Akteuren im gleichen Raum spiter als Alteritit ge-
deutet werden. Die Vielfalt der bereits vorhandenen und vorgefundenen





