Radikale Demokratie und Gemeinschaft



Theresa Clasen ist Sozialphilosophin und arbeitet als Lekrorin.



Theresa Clasen

Radikale Demokratie

und Gemeinschaft

Wie Konflikt verbinden kann

Campus Verlag
Frankfurt/New York



Gedruckt mit Unterstiitzung der ZEI'T-Stiftung Ebelin und Gerd Bucerius, Hamburg.

Dissertation an der Humboldt-Universitit zu Berlin, Philosophische Fakultit, Gutachter:
Prof. Dr. Rahel Jaeggi, Prof. Dr. Martin Saar, Disputation: 16.10.2018

ISBN 978-3-593-51092-7 Print
ISBN 978-3-593-44200-6 E-Book (PDF)

Das Werk ecinschliefllich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschiitzt. Jede Verwertung ist ohne
Zustimmung des Verlags unzulissig. Das gilt insbesondere fiir Vervielfiltigungen, Ubersetzungen,
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.

Trotz sorgfiltiger inhaltlicher Kontrolle iibernehmen wir keine Haftung fiir die Inhalte externer Links.
Fiir den Inhalt der verlinkten Seiten sind ausschliefllich deren Betreiber verantwortlich.

Copyright © 2019 Campus Verlag GmbH, Frankfurt am Main

Umschlaggestaltung: Campus Verlag GmbH, Frankfurt am Main

Gesetzt aus der Garamond

Druck und Bindung: Beltz Grafische Betriecbe GmbH, Bad Langensalza

Printed in Germany

www.campus.de



Inhalt

NV OTWOI T viuteterieteeteeteete et et et et et et teereereete st ereeaseasesseasensensesesessesseesesteeseeseesesreetenns 9

Einleitung: Radikale Demokratietheorien und das Desiderat der

GeMEINSCRALT ..veveiiiiieee ettt e 13
Die Anforderungen zeitgendssischer Demokratietheorien.............. 15
Das Defizit radikaldemokratischer Gemeinschaft........c.cooecevvevnnnnens 24
Die sozialtheoretische Vertiefung........ccoceeviiciiviicviniicninicenn. 27
Von vorne anfangen: Gemeinschaft als
Beziehung des mutual concern ..................cceviiciviviiciviniicnniniicnn, 29
Methodischer Ansatz und Aufbau ......cccveevvveieicieeeceseceeeeee 33

1. Die radikale Intervention und der verbindende Konflikt................. 37
Die Unbestimmtheit des Sozialen .......oevecivveeinnneinnneeenreeene 39
Die radikale Negativitit des Sozialen.........cccovievviviicriiniicrninicennn. 41
Die Politisierung der POtk ........oovuvieveicieiiicccce, 45
Der antagonistische Konfliktbegtiff ..o, 46
Die hegemoniale Gesellschaft und die imaginierte Einheit.............. 50

Die Unverfiigbarkeit des sozialen Zusammenbhaltes

und der verbindende Konflikt......oceeoevriereenrieeinnireirnreecnereeene 53

Das radikaldemokratische Projekt kollektiver

SelbstbestimMMmUNG ..o 56
1I. Chantal Mouffes agonale Gemeinschaft .........cccooceveiiviviniciininen, 62

Die agonistische Gemeinschaft..........cccooevvieiiiiiinicnienece, 66

Das zivilbiirgerliche Modell demokratischer Gemeinschaft ............ 68

Die Preisgabe der Radikalitit .......cocevviriieciciniiciiiriiciciiiciccn, 75



RADIKALE DEMOKRATIE UND GEMEINSCHAFT

III.

Iv.

Die Vernachlissigung des Sozialen .........ccoeeeicniicinicinienienicninns 31
Die sozialtheoretische AlterNatiVe ....o.ceevveveeveeriririeerirreeerieeieeneeee 84

Ferdinand Tonnies:
Zwei Dimensionen der gemeinschaftlichen Fundierung von

Zusammenhalt. ..o 88
Die Gegeniiberstellung der Grundbegtiffe ........cocovveveiiiiiiriiniicnnnes 90
Die WIlenSIERIe ...t nenenenenes 93
Dt WesenWille. ...t serenenesenenes 94
Dt KUIWILLE coeeei et sesenenenenenenen 97
Die Vermittlung der Willensformen und die politische
GEemMEINSCRALT . c..eeeeeeei e 98
Die Uniiberwindbarkeit der urspriinglichen Grundlegung ............ 101
Die vertikale Determiniertheit des Wesenwillens .......ccoeevvereencncee. 104
ZWISCHENTESTUMEE ....vvvvereuerenereieierererereretererereresesenesenesesenesesesesesenessnenes 106
Max Webet:

Die affektive Spur der Vergemeinschaftung........ccccoccevviviicivinianns 109
Vom sozialen Handeln zur Organisation sozialer Beziechungen....112
Handlungen und soziale Strukturen.........ccoovevivinicriniccninicnennnne. 115
Vergemeinschaftung auf der Grundlage von Gefihlen.................. 116
Historisch-empirische Gemeinschaften ..o, 119
Die Spur des mutnal concers ... 122
Die Ambivalenz detr AffeKtVItAt....coveiririreeririreererireeeeseieeeene 123
Die Wertegemeinschaft.......cccooeieeiviiciiiiiniciiiciccicees 124
Das individualistische Wertefundament politischer

GemMEINSChALT . 127
ZWISCHENTESTUMEE .....vvvvruerereieieieieierererererererereneseneseresesenesesesesesenessnenes 130
Emile Durkheim:

Die horizontale Begriindung von sozialem Zusammenbhalt........... 132
Das Faktum der Verbundenheit.......ocoeeverervnecrnnnnccnee 133

Die vertikal begriindete mechanische Solidaritdt.........cccveucirianees 135



INHALT 7

VI

VIIL.

Die horizontal begriindete organische Solidaritit.........ccocuvuviuenneee. 137
Entstehungsbedingungen horizontaler Solidaritit........ccccceuvvurueeee. 140
Die bewusste Verbundenheit ........ccoeceeceeriecceeeeeeeeeeeeenenes 146
Die Unterordnung der affektiven Komponente

ACS UIHAL CONCETTL ..o 152
ZWISChHENLESTUMEE ...vvvvreeeeteeeeeeeeses e 156

Georg Simmel:
Konfliktuelle Bezichungen als Keim des wutual concern

und die Offnung des gesamtgesellschaftlichen Ganzen ................. 158
Die Gesellschaft als Summe von Wechselwirkungen...................... 159

Die Positivitat von Konflikt: Konflikt als formale

WechselWirKUNE ... 163
Die Produktivitit von Konflikten als soziale Beziehungen............ 165
Die gesamtgesellschaftliche Produktivitit von Konflikt................. 167
Im Inneren des Konflikts: Dualismus und gesellschaftliche

BANREIE et 170
Der nicht gemeinschaftliche Konflikt........ccooceiiiiiiiniicnninnnnen. 174
Die horizontale Integration konfliktueller Beziechungen................. 177
Die »flieBende« Einheit der Gesellschaft......ccccccevveeerinirnccnninienene. 180
ZWISCHENLESUMEE ...vvvvreeeeeeeeeeesser e 187

Die nicht instrumentelle Bezichung des mutual concern
und die Gesellschaft als gemeinsames Projekt ........cccocvvevninininnnnes 189

Was bedeutet es, in einer Beziehung des mwutual concern

ZU STERCA?P et 193
Die vertikale Vergemeinschaftung ..o, 198
Die horizontale Vergemeinschaftung ..o 202
Gesellschaft als gemeinsames Projekt......coccvnicivniiciniicicnnn, 205
Gemeinsame Praxis als Ermichtigung

und die Gestaltbarkeit sozialer Lebensumstinde.......cccccceeeueuenenenee 212
Der Holismus als offener Interdependenzzusammenhang............ 217

Gemeinschaft als Ermachtigung........ccocceviiivniicninicniicn, 221



8 RADIKALE DEMOKRATIE UND GEMEINSCHAFT

VIII. Ausblick: Die konfliktuelle Gemeinschaft .......cccccvvueveenreeecneninnenes 224
Die Beziehung des Politischen zum Sozialen ..........ccccvevviirinnnnen 225
Die Kompatibilitit des mutual concern mit radikalen Modellen ....... 227
Konflikt als Moment des mztual concern..............cccceeeeeeeeennnnns 230
Die konfliktuelle Gemeinschaft......coceeeeeveverereveeerrrnreerreecne 235

LLEEIATUL vttt ettt t et r et et ere et e beeseebeebeebeeneebeeaseneereenseneeneens 239



Vorwort

Vor ein paar Jahren noch wurde in 6ffentlichen Debatten regelmilig eine
Wiederbelebung des Politischen gefordert. Die Demokratie sei eingeschlafen,
im Konsensdenken erstarrt, zur Postdemokratie verkommen und brauchte
dringend mehr Leidenschaft, mehr Streit und mehr Einsatz. Be careful what
you wish for, kbnnte man anfigen, denn heute, nicht mal eine Dekade spiter,
stehen zahlreiche demokratische Gesellschaften des Westens unter einem
hohen, permanenten Stress und fiirchten die gesellschaftliche Spaltung.
Die Wehrhaftigkeit von Demokratie stehe auf dem Prifstand angesichts
tiefgehender Dichotomien, heil3t es nun, und allerorts wird die Frage dis-
kutiert, wie wir als demokratische Gemeinschaft wieder zusammenwachsen
kénnen — und das ohne einem problematischen Nationalismus anheimzu-
fallen.

Parallel zur 6ffentlichen Debatte zeichnete sich in der politischen Phi-
losophie eine dhnliche Entwicklung ab. Zuerst hatten sogenannte radikale
Theorien das etablierte, normativ-liberale Demokratieverstindnis ordent-
lich aufgemischt, schlieBlich meldeten sich jedoch auch hier groB3ere Zwei-
fel an, auf welcher Grundlage man im Postfundamentalismus und ange-
sichts der Allgegenwart von Konflikt — vor allem, wenn diese Ideen von
rechts adaptiert werden — innerhalb einer offenen politischen Gemein-
schaft positiv aufeinander bezogen bleiben kann.

Die vorliegende Untersuchung will dieser teilweise sehr festgefahrenen
Debatte zu Fragen der Gemeinschaft in zeitgenossischen Demokratiemo-
dellen noch einmal systematisch auf den Grund gehen, indem sie sozial-
theoretische und radikaldemokratische Uberlegungen zum Zusammenbhalt
miteinander ins Gesprich bringt. Ziel ist es, ein Umdenken in der Bedeu-
tung von Gemeinschaft zu erreichen, das vor allem auch Missverstindnis-
sen tber notwendige identititslogische Grundlagen von Demokratie ent-
gegenwirkt. Im Zuge dessen werden Bedingungen und Kriterien entwi-
ckelt, angesichts derer radikaler gesellschaftlicher Konflikt als demokratie-



10 RADIKALE DEMOKRATIE UND GEMEINSCHAFT

verwirklichend verstanden werden kann, und anhand derer sich — im Um-
kehrschluss — gewisse andere Formen des Streits disqualifizieren.

Im Ergebnis legt dieses Buch dar, warum eine radikale Gemeinschaft
nicht primir affektiv, sondern nur im Fireinander handeln verbiirgt wer-
den kann. Radikale politische Gemeinschaft ist als ein gemeinsames Pro-
jekt anzusehen, zu dessen Teil man sich im praktischen Handeln macht
und das erst im Vollzug dieses Handelns transparent wird. Konfliktpar-
teien sind dabei wechselseitige Ermoglichungsbedingungen dieser Zusam-
mengehdrigkeit. Aber nicht unbedingt oder notwendigerweise. Nur wenn
die sozialontologische Tatsache einer Verwobenheit anerkannt wird, kén-
nen wir einander Gber den Konflikt Anteile in einer radikaldemokratischen
Gemeinschaft verwirklichen.

Danken fir die Betreuung dieses Forschungsprojekts méchte ich zuvor-
derst Rahel Jaeggi, die einen Wert in ihm erkannte und sich fur seine For-
derung einsetzte, als es lediglich eine rudimentire Idee auf drei luftigen
Seiten gab, mit der ich mich am Graduiertenkolleg bewarb. Thr Bestehen
auf einem stirker soziologischen und sozialphilosophischen Zugriff hat
dieser Untersuchung zudem erst ihre interessante und gewinnbringende
Richtung gegeben — auch dafiir bin ich ihr sehr dankbar. Martin Saar danke
ich fir die sehr kurzfristige Ubernahme des Zweitgutachtens und die lange
Anreise nach Berlin zur Verteidigung — aber vor allem auch fir die genaue
und kritische Lektlre, die mir zu einem wesentlich tieferen Verstindnis
meiner eigenen Arbeit verholfen hat. Ahnlich hilfreich und erhellend,
schon seit Beginn der Promotion, waren die wochentlichen Sitzungen des
sozialtheoretischen Kolloquiums der Humboldt-Universitit, in dem ich
ganz neue Welten des gesellschaftskritischen Denkens und Sehens ken-
nenlernen durfte.

Des Weiteren gilt mein Dank dem DFG-Graduiertenkolleg »Verfas-
sung jenseits des Staates« und der ZEIT-Stiftung Ebelin und Gerd Buce-
rius. Ohne das Stipendium am Graduiertenkolleg hitte ich diese Disserta-
tion weder angefangen noch umgesetzt. Es ermdglichte mir, drei Jahre sehr
frei und in einem sehr freundlichen Umfeld zu forschen, und unterstitzte
daneben einen lingeren Aufenthalt an der New Schoo/ in New York, der fir
die Weiterentwicklung dieser Studie entscheidend und in akademischer und
politischer Hinsicht sehr bereichernd war. Fertigstellen konnte ich meine
Dissertation mittels eines Abschlussstipendiums im Trajectories of Change-
Programm der ZEIT-Stiftung, dessen wundervolles Team aulerdem grof3-



VORWORT 11

artige Workshops und Forschungsreisen organisiert, an denen ich teilneh-
men konnte. Der grofiziigige Druckkostenzuschuss fiir diese Veroffentli-
chung kommt ebenfalls von der ZEIT-Stiftung,.

Herzlich bedanken mdéchte ich mich auch bei Isabell Trommer vom
Campus Verlag, die die Veroffentlichung begleitet hat. Und tber alle Ma-
Ben dankbar bin ich Malte Ibsen und Valerie Dietrich fur die kritische
Lektiire, den Zuspruch, und die vielen anregenden Diskussionen.






Einleitung: Radikale Demokratietheorien
und das Desiderat der Gemeinschaft

Den entscheidenden Anstof3 fir diese Untersuchung bot eine These
Charles Taylors, die er vor mittlerweile fast 20 Jahren in seinem Aufsatz
Wieviel Gemeinschaft brancht die Demokratie? (2001) erérterte. Auch damals war
sie nicht neu, aber sie brachte den relationalen Aspekt eines alten demokra-
tietheoretischen Topos treffend auf den Punkt: Demokratisch verfasste
Gemeinwesen sind fir thren Erhalt auf eine bestimmte Art der Beziehung
zwischen den Menschen angewiesen, so Taylor. Sie benétigen gemeinsame
Grundlagen, die diese Bezichungen stiften und die aus einer Vielheit etwas
Gemeinsames machen. Gemeinschaft ist somit eine wichtige Bedingung
zur Herstellung dieser bestimmten Verbundenheit zwischen Menschen,
tber die wir die demokratische Gestaltung unseres sozialen Miteinanders
als ein gemeinsames Unternchmen ansehen kénnen. So weit, so intuitiv,
kénnte man meinen.! Doch ist Taylors These auch angesichts des jingsten
VorstoB3es sogenannter radikaler Demokratiemodelle in die politische Phi-
losophie noch aktuell? Kénnen zeitgendssische Demokratietheorien diese
gemeinschaftlichen Voraussetzungen erfiillen? Und warum sollten sie das
tberhaupt?

Radikale Theorien postulieren das demokratische Miteinander als einen
unabgeschlossenen und antagonistischen Konfliktraum und ziehen die
Idee einer politischen Gemeinschaft als erfassbare Ganzheit damit grund-

1 Charles Taylor formuliert diese These vor allem in Opposition zu Vertretern liberaler
Theorien wie der von John Rawls (1971) oder Ronald Dworkin (1977), mit denen er
unter anderem eine Auseinandersetzung dartiber fithrte, ob liberale Ordnungen nur
mittels abstrakter Rechtsprinzipien funktionieren und zusammenhalten kénnen oder ei-
ner stirkeren Idee politischer Gemeinschaft bediirfen. Diese Debatte war Teil der
Kommunitarismus-Liberalismus-Kontroverse im Ausgang des 20. Jahrhunderts, die al-
lerdings heute weitestgehend als beigelegt gilt. Nach dem Votum Axel Honneths »wird
von kaum einem Vertreter der beiden Seiten mittlerweile noch bestritten, dafl den empi-
rischen Bezugspunkt der Diskussion die liberaldemokratischen Gesellschaften des Wes-
tens zu bilden haben, die auf das notwendige Maf3 einer zusitzlichen Wertintegration hin
befragt werden mussen« (Honneth 1993: 15).



14 RADIKALE DEMOKRATIE UND GEMEINSCHAFT

legend in Zweifel.2 Indem radikale Ansitze die Idee der Einheit ablehnen,
entledigen sie sich aber auch der iblichen Grundlagen zur Herstellung
einer sozialen Verbundenheit zwischen Birgern, die den Erhalt demokrati-
scher Selbstregierung gewihrleisten soll. Dieser scheinbare Widerspruch
wird hier zum Anlass genommen, noch einmal grundlegend und systema-
tisch Uber die Moglichkeiten gemeinschaftlicher Bindungen nachzudenken
und dabei denjenigen Bindungen nachzuspiiren, die eben auch ein radi-
kaldemokratisch konzipiertes Gemeinwesen stiitzen konnen. Einerseits
lisst sich die vorliegende Untersuchung dabei entscheidend von der Pri-
misse leiten, dass radikale Demokratietheotrien /s Demokratietheotien,
ganz prinzipiell gesehen, ebenfalls einen bestimmten Zusammenhalt zwi-
schen Gesellschaftsmitgliedern fiir ihre Verwirklichung bediirfen — beson-
ders dann, wenn es um dissoziative Demokratiemodelle geht, in denen das
gesellschaftliche Miteinander sich mal3geblich tber Konflikte herstellt.
Andererseits folgt sie der Gemeinschaftskritik radikaler Modelle in der
konzeptionellen Einschrinkung, die sie sich setzt, nimlich, dass dieser Zu-
sammenhalt nicht linger im vorpolitischen Sinne »gemeinschaftlich« ver-
biirgt werden kann.

Die Herausforderung besteht somit in der Klirung und Verdeutli-
chung, wie es die Mitglieder einer unbestimmten und konfliktuellen Gesell-
schaft bewerkstelligen kénnen, Bezichungen miteinander einzugehen, die
es ihnen erlauben, sich als gemeinsam handelnde Teilnehmer eines demo-
kratischen Allgemeinen anzusehen. Anders ausgedriickt, geht es darum,
wie konfliktuelle Bezichungen als produktiver Beitrag und als Ausdruck
des Zusammenhaltes eines radikaldemokratischen Allgemeinen plausibili-
siert werden konnen. Um diesen Modus der Verbundenheit im Konflikt
herauszustellen, so die These dieses Buches, ist ein volliges Umdenken in
Bezug auf die Verfasstheit und die Quellen sozialer Bindungen in der De-

2 Der Terminus der radikalen Theorie bezieht sich auf die franz6sische Theoriebildung
und wird im nichsten Kapitel in ihren wesentlichen Merkmalen umrissen. Auch im an-
gelsichsischen Raum gibt es politiktheoretische Stromungen, die als radikale oder realis-
tische Demokratiemodelle gelten, um die es aber in dieser Arbeit nicht gehen wird. Dazu
zihlen die Ansitze von William Connolly, Ian Shapiro, Sheldon Wolin, William Galston
oder Raymond Geuss. In Ubereinstimmung mit radikalen Theorien franzésischer Pro-
venienz sind jedoch auch sie der Ansicht, dass der Unvereinbarkeit politischer Positio-
nen und dem Dissens eine Zentralstellung in der politischen Theorie zukommen sollte.

3 Fiir eine dhnlich motivierte, kritische Untersuchung der gemeinschaftlichen Grundlagen
radikaler Demokratiemodelle, allerdings aus der Perspektive der normativen Politiktheo-
rie, siche Niederberger 2006 und 2008.



EINLEITUNG 15

mokratietheorie erfordetlich. Instruktiv fiir dieses Umdenken wird vor
allem der Blick zuriick in die klassische Soziologie sein, die sich seit Tén-
nies mit verschiedenen Formen sozialen Zusammenhaltes auseinanderge-
setzt und mit Durkheim und Simmel alternative Quellen Zusammenhalt
stiftender sozialer Bindungen anbieten kann, die sehr vielversprechend fiir
eine konfliktuelle Konzeptualisierung von Gemeinschaft sind.

Die Anforderungen zeitgenossischer Demokratietheorien

Demokratietheoretisch identifiziert diese Studie das komplizierte Verhilt-
nis zwischen einer lebendigen und streitbaren Demokratie und deren »sitt-
lichen« Grundlagen als eine Spannung zwischen zwei vermeintlich gegen-
sitzlichen Anforderungen, die an die Demokratie als das gemeinsame Vor-
haben der Selbstregierung herangetragen werden. Es steht das Desiderat der
Zusammengehirigkeit, das den Aspekt des gemeinsamen Vorhabens betont,
einem Desiderat der fundamentalen Offenbeit und Umbkdmpfiheit gegeniiber, das
den Aspekt der pluralen Selbstregierung ernst nimmt.

Das erste Desiderat, Gemeinschaft als das Erfordernis einer »lebensfi-
higen und lebendigen« (Taylor 2001: 12) Demokratie, findet sich haupt-
sichlich in der normativen Politischen Theorie, wird dort teilweise jedoch
sehr unterschiedlich begriindet.* Gemeinhin bedeutet Demokratie in dieser
Tradition die Existenz rechtsstaatlich gesicherter Verfahren und Institutio-
nen, die es den Biirgern ermdéglichen, als Freie und Gleiche am demokrati-
schen Entscheidungsfindungsprozess teilzunehmen. Die »solide Basis«
eines demokratischen Gemeinwesens besteht folglich darin, »daf3 es von
seinen Mitgliedern als eine Einrichtung wahrgenommen und verteidigt
wird, die allen gleichermallen Biirgerwiirde garantiert« (ebd.: 21). Entschei-
dend und wesentlich ist dabei, »in welchem spezifischen Verhiltnis die

4 Ganz grundsitzlich lisst sich in der politiktheoretischen Diskussion zwischen einer
Funktionsanforderung und einer Legitimititsanforderung unterscheiden. Dieses Buch
beschiftigt sich mit Ersterer. In der Diskussion um Gemeinschaft als Funktionsanforde-
rung in normativen Demokratiemodellen unterscheiden sich ganz prinzipiell liberale
von republikanischen Begriindungsgrundlagen. Das eine Mal wird die »Idee einer post-
traditionalen Vergemeinschaftung [...] primir unter dem Gesichtspunkt der Bestands-
voraussetzung einer demokratischen Politik, das andere Mal hingegen vor allem unter
dem Gesichtspunkt der Freiheitsbedingungen menschlicher Subjekte eingefiihrt« (Hon-
neth 1993a: 261).



16 RADIKALE DEMOKRATIE UND GEMEINSCHAFT

Biirger eines demokratischen Gemeinwesens zueinander stehen« (ebd.: 12).
Eine gelingende Demokratie zeichnet sich insofern dadurch aus, so die
treffende Beobachtung Charles Taylors, dass sie die an ihr Beteiligten auf
eine bestimmte Art und Weise zueinander in Bezichung setzt, sodass diese
sich als Beteiligte eines gemeinsamen demokratischen Projekts verstehen.
Dieses Selbstverstindnis als demokratische Gemeinschaft ist eines der
wichtigsten Bedingungen zur Verwirklichung und zum Erhalt von Demo-
kratie und setzt sich laut Taylor aus drei Komponenten zusammen: Ein-
heit, Partizipation und gegenseitiger Respekt.> Mit der Einbeit meint er die
Anerkennung des Gemeinwesens als ein gemeinsames Unternehmen und Gut.
Es bedarf einer Identifikation mit dem demokratischen Gemeinwesen, um
die Motivation dafiir zu erzeugen, den »Anforderungen des Gemeinwesens
Genlige zu tun und die Gemeinwohlforderungen im eigenen Handeln zu
integrieren« (Rosa 1998: 442). Das heil3t allerdings nicht, dass das Interesse
an der Wahrung der Birgerrechte der einzelnen Beteiligten konvergiert
und sie sich sozusagen gemeinsam selbstverpflichten, diese Rechte zu ver-
teidigen. Es bedeutet, dass man das demokratische Projekt als ein geteiltes
Ziel versteht, das sich iiberdies nur gemeinsam verwirklichen lidsst.> Nur so
kénnen sich die Biirgerinnen und Biirger einander gegeniiber auf eine
besondere Weise verpflichtet fithlen, sich einander gegeniiber solidarisch
fihlen, was wiederum eine Voraussetzung dafiir ist, dass sie das Gemein-
wohl im Sinne gleicher Birgerrechte auch tatsichlich verteidigen (Taylor

5 Respekt ist meiner Auffassung nach keine eigenstindige Bedingung, sondern eine Folge
der beiden ersten.

6 Der Unterschied zwischen den republikanisch inspirierten Ansichten Taylors und der
liberaldemokratischen Position eines John Rawls ist, dass Taylor der Meinung ist — ob-
gleich er die Werte der Gleichheit und Gerechtigkeit selbst als geteiltes Gut ansieht —,
dass der Citoyen, um seinen Burgerpflichten zur Verwirklichung dieser Werte nachzu-
kommen, dartiber hinaus eine weitere motivationale Grundlage bendtigt. Taylor wiirde
zustimmen, dass der Liberalismus mittels der »Herrschaft der Gerechtigkeit«, die alle als
ihr gemeinsames Unternehmen oder Projekt ansehen, durchaus Ressourcen besitzt, So-
lidaritdt zu gewihrleisten. Doch er entgegnet, dass liberale Prinzipien alleine nicht erkla-
ren konnten, warum mit Entriistung auf Demokratieverletzungen reagiert wird. Er
schreibt: »Aber wir diirfen nicht vergessen, dass der Patriotismus mehr beinhaltet als
konvergierende Moralprinzipien: er ist die gemeinsame Treue zu einer bestimmten his-
torischen Gemeinschaft. Diese zu ehren und zu bewahren muss ein gemeinsames Ziel
sein, und diese ist mehr als lediglich ein Konsens tiber die Herrschaft der Gerechtigkeit«
(Taylor 1993: 123).



EINLEITUNG 17

2011: 22). Taylor nennt diese Verantwortung und die Bereitschaft zur Her-
stellung genuin demokratischer Verhiltnisse Patriotismus.”

Aus der Bedingung der patriotischen Einheit geht die Bedingung der
Partizipation hervor. Das Bewusstsein, an einem gemeinsamen Projekt
teilzunehmen, muss bestindig aktualisiert werden, sodass man sich auch
weiterhin als Teil des »gemeinsamen Vorhabens der Selbstregierung« be-
greift. Unabhingig davon generiert die »Erfahrung« der Mitgestaltung au-
Berdem einen wichtigen »Sinn fiir zivile Macht« und trigt dazu bei, dass
diejenigen, die von den erlassenen Gesetzen betroffen sind, sich auch als

7 Es ist umstritten, wie substanzialistisch der Begriff der Einheit bzw. des Patriotismus bei
Taylor zu verstehen ist. Fir viele Interpreten ist Taylor in einem starken Sinn Kommu-
nitarist. Fiir Rainer Forst hingegen liegt Taylor zwischen dem substanzialistischen und
dem partizipatorischen Lager, ist demnach aber auch Ersterem angehorig. Die Behaup-
tung Taylors, dass der Patriotismus sich aus der Identifikation mit einer ethischen bzw.
ethnozentrischen Lebensform speist, sich auf ein »Gefiithl und Selbstverstindnis ethi-
scher Zugehorigkeit« stiitzt, lasse darauf schlieBen, so Forst, dass eine vorpolitische
Wertegemeinschaft vorhanden sein muss, anhand der die Parameter der politischen
Sphire abgesteckt werden, auf der sich die Partizipation ereignet (Forst 1993: 200).
Taylor ist aber nicht rein substanzialistisch, denn »[d]iese Identifikation liegt aller politi-
schen Partizipation voraus, sie realisiert sich jedoch primir in der positiv-politischen
Freiheit der Partizipation« (ebd.). Hartmut Rosa (1998) hingegen will Taylor ganz in der
partizipatorischen Schule verorten. Fiir ihn bleibt das Ethische als Dispositiv bei Taylor
verfugbar, das heit die Konzeptionen des guten Lebens in Taylors burgerlich-
humanistischem Demokratiemodell bleiben vollstindig verhandelbar. Unsere Wertvor-
stellungen entwickeln sich aus dem gesellschaftlichen Kontext heraus und werden von
diesem qualifiziert, so auch die individuellen Rechte, die Ausdruck unserer gesellschaft-
lich-partikularen Auffassung des Guten sind (Taylor 1993, 1995). Um vor diesem holisti-
schen Hintergrund nicht vollstindig von den geteilten Lebensformen bestimmt zu wer-
den, sondern in einer selbstermichtigenden wechselférmigen — in einer freien — Bezie-
hung zu unserer Lebensform zu stehen, miissen Biirger Uber die sozial gelernten
ethisch-politischen Wertvorstellungen weiterhin verfiigen kénnen, das heilt »die Guter
und Wertvorstellungen, die implizit unseren sozialen Institutionen, Praktiken und Titig-
keiten zugrunde liegen«, diskutieren und infrage stellen (Rosa 1998: 443). Dies, so Rosa
weiter, »verlangt nach der Beendigung der fortschreitenden Entpolitisierung des Ge-
meinwesens und nach der Repolitisiernng all jener Strukturen, welche fir die Individuen
und ihre Konzeption des guten Lebens unhintergehbare soziale Wirklichkeit bilden«
(ebd.). Rosas Intuition ist daher richtig: Um Gemeinschaft als freiheitsermdglichend zu
bestimmen, darf Gemeinschaft keine Substanz sein. Doch ob Taylors Theorie tatsich-
lich eine stetige Priifung und Revision der ethisch-politischen Tradition und Wertvor-
stellung vorsicht, ist damit noch nicht geklart. Denn einerseits scheint Rosa hier zu tber-
sehen, dass die Reproduktion von substanziellen Werten in Taylors Theorie fir den Er-
halt der Demokratie ein wesentlicher Bestandteil ist. Taylors Idee kollektiver Identitit
beschreibt teilweise sehr wohl eine vorpolitische und in kulturellen Werten verankerte
Identitit.



18 RADIKALE DEMOKRATIE UND GEMEINSCHAFT

die Urheber dieser Gesetze verstehen und sich fir die Verteidigung dieses
demokratischen Vorrechts gegeniiber den herrschenden Institutionen
einsetzen. In der republikanischen Demokratietheorie nach Taylor sichert
die Figur der Gemeinschaft somit die notwendige Grundlage fiir Zugeho-
rigkeit und Mitgestaltung, ohne die das demokratische Gesellschaftsprinzip
einer freien und gleichen Assoziation von Individuen nicht realisiert wer-
den kann. Ohne einen gewissen Grad der Einheit und ohne Partizipation
herrschen Ungleichheit, Machtlosigkeit und Unfreiheit und haben Demo-
kratien keinen Bestand. Gemeinschaft, so kdnnte man auch sagen, hat hier
einen freiheits- und gleichheitsverbiirgenden Wert. Damit zusammenhin-
gend liegt ihre Verantwortung darin, den demokratischen Zusammenhalt
dauerhaft zu sichern.

Hinter dem Desiderat der Zusammengehorigkeit verbirgt sich demnach
die Idee, dass »only if citizens are linked by communal bonds of one kind
or another are they likely to be willing to make compromises or sacrifices
for the common good or accept the authority of shared institutions« (Ma-
son 2000: 61). Demokratien wiirden nicht funktionieren, wenn ihre Mit-
glieder sich einander nicht verbunden fithlten und sich aufgrund dessen
nicht fiireinander einsetzten. Obwohl das Desiderat hier exemplarisch mit
Taylor expliziert wurde, wird es nicht nur von republikanischen Positionen
vertreten, sondern findet sich ebenso in liberalen, prozeduralen und natio-
nalliberalen Demokratiemodellen®, die sich allerdings in ihren Entwiirfen

8 Wie eingangs bereits kurz erwihnt, ist sich die normative Demokratietheorie tiberwie-
gend einig, dass »[o]hne einen bestimmten Grad der gemeinsamen Bindung an tibergrei-
fende Werte, also an eine kulturelle Gemeinschaft oder Lebensform, die Funktionsfi-
higkeit einer modernen Demokratie nicht gewihrleistet ist« (Honneth: 1993; siche auch
Honneth 1993a: 260). Obgleich sich derzeit also wenige Positionen finden lassen, fiir die
demokratische Wahlen alle paar Jahre der Demokratie als Regierungsform gerecht wer-
den, verortet sich das hier beschriebene Desiderat der Zusammengehdorigkeit offensicht-
lich stirker entlang derjenigen Demokratiemodelle, die eine Stirkung zivildemokrati-
scher Mitbestimmung gegeniiber einem rein vernunftbasierten und prozeduralen Libe-
ralismus verlangen. Bekannte Stimmen sind, neben Charles Taylor, unter anderem
Michael Walzer, Amy Gutman und Sheila Benhabib (deliberative Modelle), Joshua Co-
hen (assoziative Demokratie), Andrew Arato (zivildemokratische Demokratie) und
Benjamin Barber (republikanisch-partizipatorische Demokratie). Da die meisten libera-
len Ansitze jedoch die allgemeine These unterschreiben wiirden, dass die Legitimation
von Demokratie darauf beruht, dass sie als ein gemeinsames Projekt angesehen wird, mit
dem sich die Biirger identifizieren, muss man keineswegs einem Zivilrepublikanismus
anhingen, um die Argumentation, die hier angebracht wird, nachvollziehen zu kénnen.



EINLEITUNG 19

zur Verfasstheit und zu den Grundlagen politischer Gemeinschaft unter-
scheiden.?

In Anbetracht dieses demokratietheoretischen Desiderats normativer
Ansitze wurden in den letzten beiden Dekaden kritische Bedenken laut. Es
kam der Vorwurf auf, dass normative Demokratietheorien von Gemein-
schaftsvorstellungen leben, die Ausschluss und Herrschaft beglinstigen
und produzieren, wihrend sie behaupten, ein solidarisches und offenes
Gemeinwesen zu erschaffen.’0 In ihrer Konzeptualisierung von Gemein-
schaft — sei es in nationalen, rechtlichen, moralischen, staatsbiirgerlichen,
kulturellen oder zivildemokratischen Bezligen — verkennt die normative
Politiktheorie das eigentliche, das fragmentierte Wesen von politischer
Gemeinschaft (siche u. a. Bockelmann/Morgenroth 2008).11 Die Idealisie-
rung von Gemeinschaft als Ort der Harmonie, der Zuflucht, der Teilhabe
und der Zugehorigkeit beruht dabei auf einer machtgeleiteten und gefahrli-
chen Fabrikation staatlicher und ideologischer Gewalt, die die Briche,
Diskontinuitdten, Herrschafts- und Ausgrenzungsdynamiken politischer

9 Fir eine sehr gute Ubersicht dieser unterschiedlichen Begriindungsgrundlagen von
politischer Gemeinschaft siche Mason 2000.

10 Ein damit zusammenhingender Kritikstrang konzentriert sich auf die Gegensitzlichkeit
von Demokratie und neo-liberalen Ordnungen. Teilweise haben sich radikale Denker
explizit mit diesem Spannungsverhiltnis auseinandergesetzt, bspw. Etienne Balibar
(2012) oder Wendy Brown (2015). Daneben gibt es eine breite Diskussion zur Aufl6-
sung oder Bedrohung eines allgemeinen oder gemeinsamen »Wir« durch Globalisierung,
Prikarisierung, Pluralisierung, Okonomisierung — durch neoliberale Rationalisierung.
Siche dazu exemplarisch Jaeggi/Saar 2016.

11 Auch auflerhalb der Politiktheorie hat man sich kritisch mit der Kultur- und Begriffsge-
schichte des Gemeinschaftsbegriffes auseinandergesetzt. Gemeinschaft firmiert hier vor
allem als Phantasma, das als moralisches Ideal seit der Romantik in regelmiBigen Ab-
stinden als Abhilfsversprechen gegeniiber gesellschaftlichen Verfallserscheinungen auf
den Plan gerufen wurde und wird (vgl. Raulet 1998). In historisch-kritischer Hinsicht
verkorpert es einen Krisenindikator und eine »transzendentale Hoffnung« zugleich.
(ebd.: 77ff.). Auch Zygmunt Bauman (2009) hat dieses Verlangen nach Schutz und Ge-
borgenheit angesichts der gesellschaftlichen Pluralisierung als das Zerwirfnis der Mo-
derne ausgemacht. Das Individuum befindet sich in einer unaufléslichen Spannung zwi-
schen Freiheit und Sicherheit. Die Errungenschaft der persénlichen Autonomie fiihrt in
prekire Lebensverhiltnisse. Man sehnt sich zurtick in eine scheinbar vorhanden gewe-
sene Sicherheit, die zu einem »vetlorenen Paradies« stilisiert wird. Doch dieses Paradies
ist kein Platz, »an dem wir leben, und auch keiner, den wir aus eigener Erfahrung ken-
nen« (Bauman 2009: 9). Hier werden kritische Vorbehalte gegeniiber dem Gemein-
schaftsdenken angebracht, die sich auch in der radikaldemokratischen Diskussion wie-
derfinden, bspw. die Ansicht, dass es in der Natur des Gemeinschaftsbegriffes liegt, un-
verwirklicht zu bleiben.



20 RADIKALE DEMOKRATIE UND GEMEINSCHAFT

Gemeinschaft zur Wahrung der eigenen Hegemonie verschleiern (vgl. u. a.
Spitta 2013; vgl. Derrida 2002: 147£f.).

Diese Kritik wurde hauptsichlich von Vertretern radikaler Demokra-
tiemodelle lanciert, die ihre iibergeordnete Aufgabe darin sehen, eine poli-
tiktheoretische Belebung der Idee der Volksherrschaft herbeizufithren. Thr
Ziel ist es, ein Verstindnis von Demokratie als politische Selbstgestaltung
zu stirken, das angesichts der Vorherrschaft der rationalen und universel-
len Begriindungen des politischen Liberalismus zu lange in den Hinter-
grund geraten ist.12 Die Auseinandersetzung iber die Konstituierung und
Einrichtung des Gemeinwesens soll wieder im Zentrum stehen, weniger
die Rechtfertigung desselben mittels abstrakter Vernunftprinzipien.!> Das
Zentrum des radikaldemokratischen Denkens bildet die Idee der Rehabili-
tierung des Politischen, mit der ihre Firsprecher einen radikal offenen und
stets unabgeschlossenen Charakter von Demokratie begriinden. Gegen-
tber der normativen Politiktheorie verteidigen radikale Demokraten ein
Verstindnis von Demokratie, das den Uberschuss einer jeden instituierten
Ordnung herausstellt. Als unendliche Kraft der Selbstgestaltung, die immer
anwesend ist, ohne jemals vollstindig und letztgiltig in demokratische
Verfahren, Strukturen oder Institutionen gegossen zu werden oder tberzu-
gehen, kann sich Demokratie nicht in der Instituierung einer bestimmten
Regierungsform erschépfen, sondern wird zu einer »unendlichen Aufgabe«
(Heil/Hetzel 20006).14 Eine wichtige Konsequenz dieser Offenheit von
Demokratie ist ihre Konflikthaftigkeit, denn der Streit um die Einrichtung

12 Mit ihrer Forderung nach einer Stirkung der Volkssouverdnitit iiberschneiden sich die
Anliegen radikaler Theorien auf den ersten Blick sogar mit zivildemokratischen und zi-
vilrepublikanischen Strémungen normativer Demokratietheorie wie z. B. der Chatrles
Taylors, die ebenfalls in kritischer Auseinandersetzung mit dem prozeduralen Liberalis-
mus entstanden sind und die Ansicht teilen, dass Demokratie sich nicht in bestimmten
Institutionen oder Verfahren zur Verwaltung des Gemeinwesens festschreibt, sondern
aktivbiirgerlicher Mitbestimmung bedarf. Doch konzeptuell und auch ideengeschichtlich
unterscheiden sich radikale Positionen von diesen partizipatorischen Strémungen erheb-
lich. Jiingst hat Oliver Fliigel-Martinsen eine theoriegeschichtliche Rekonstruktion der
radikalen Denktradition angeboten, deren zentrale Stationen Hegel, Marx, Nietzsche,
Foucault und Derrida sind (vgl. Fliigel-Martinsen 2017: 63ff.).

13 Mark Wenman (2013) beispielsweise bietet eine systematische Charakterisierung radikal-
agonaler Demokratietheorien a/s einen eigenen Strang von Demokratiemodellen sowie
eine Analyse und Darstellung ihrer zentralen Eigenschaften.

14 Fur eine aktuelle und biindige Charakterisierung radikaldemokratischer Politikmodelle
im Vergleich zu normativen Politikmodellen siche Nonhoff 2016.





