
Freiheitskämpfer, Terroristen, Demokraten und Faschisten 



Sebastian Seibert ist promovierter Historiker und Politikwissenschaftler und 
gegenwärtig als freiberuflicher Bildungsreferent tätig. 

Mikropolitik der Gewalt 
Band 14
Herausgegeben von Klaus Schlichte und Peter Waldmann



Sebastian Seibert 

Freiheitskämpfer, Terroristen, 
Demokraten und Faschisten 
Politische Gewalt aus der Perspektive irischer und  
baskischer Nationalisten 

Campus Verlag
Frankfurt/New York



ISBN 978-3-593-51146-7  Print
ISBN 978-3-593-44304-1  E-Book (PDF)

Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung ist ohne 
Zustimmung des Verlags unzulässig. Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen, Übersetzungen, 
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.
Trotz sorgfältiger inhaltlicher Kontrolle übernehmen wir keine Haftung für die Inhalte externer Links. 
Für den Inhalt der verlinkten Seiten sind ausschließlich deren Betreiber verantwortlich.
Copyright © 2019 Campus Verlag GmbH, Frankfurt am Main
Umschlaggestaltung: Campus Verlag GmbH, Frankfurt am Main 
Umschlagmotiv: Sebastian Seibert; Belfast 2012
Gesetzt aus der Garamond
Druck und Bindung: Beltz Grafische Betriebe GmbH, Bad Langensalza 
Printed in Germany

www.campus.de

Gedruckt mit freundlicher Unterstützung der Geschwister Boehringer Ingelheim Stiftung für  
Geisteswissenschaften in Ingelheim am Rhein.  
 
Zgl.: Dissertation, Humboldt-Universität zu Berlin, Philosophische Fakultät I, 8. Mai 2018. 
Erstgutachter: Prof. Dr. Thomas Mergel; Zweitgutachterin: Prof. Dr. Birgit Aschmann;
Dekanin: Prof. Dr. Gabriele Metzler.



Inhalt 

Dank ......................................................................................................................... 7 

1 Einleitung: Sprechen über politische Gewalt .............................................. 9 

1.1 Fragestellung und Forschungsstand ..................................................... 10 

1.2 Theoretische und methodische Zugänge ............................................. 36 

1.3 Ereignisgeschichtliche Einführung ....................................................... 56 

2 Die unterdrückte Nation ............................................................................... 74 

2.1 Der nationale Gegensatz ........................................................................ 75 

2.2 Nationaler Befreiungskampf .................................................................. 93 

2.3 »Tiocfaidh ár lá«/»Jo ta ke irabazi arte« ............................................. 111 

2.4 Zwischenresümee .................................................................................. 132 

3 Undemokratische Verhältnisse .................................................................. 136 

3.1 Fehlen einer legitimen Grundlage ....................................................... 137 

3.2 Missachtung demokratischer Grundsätze ......................................... 159 

3.3 Politische Justiz und mangelnde Rechtsstaatlichkeit ....................... 177 

3.4 Zwischenresümee .................................................................................. 193 

4 Unmenschliche Repressionsmethoden ..................................................... 196 

4.1 Kontinuität von Folter und anderen 
Menschenrechtsverletzungen ............................................................... 197 

4.2 Staatsterrorismus .................................................................................... 217 

4.3 Gewalt gegen Gefangene und ihre Familien ..................................... 233 

4.4 Zwischenresümee .................................................................................. 249 



6 F R E I H E I T S K Ä M P F E R ,  T E R R O R I S T E N ,  D E M O K R A T E N  &  F A S C H I S T E N  

5 Sozialrevolutionäre und disziplinierende Gewalt .................................... 252

5.1 Nationale und soziale Revolution ....................................................... 253

5.2 Schutz der eigenen Gemeinschaft ....................................................... 272

5.3 Verräter .................................................................................................... 284

5.4 Zwischenresümee .................................................................................. 303

6 Gewalt ist das falsche Mittel ....................................................................... 308

6.1 Gewalt ist nicht zielführend ................................................................. 309

6.2 Gewalt ist kein legitimes Mittel ........................................................... 326

6.3 Gewalt ist nicht gleich Gewalt ............................................................. 340

6.4 Zwischenresümee .................................................................................. 371

7 Falscher Umgang mit dem Konflikt ......................................................... 375

7.1 Falsche Darstellung des Konflikts ...................................................... 376

7.2 Kontraproduktives Staatshandeln ....................................................... 400

7.3 Gewalt ist nicht mehr die richtige Strategie ...................................... 416

7.4 Zwischenresümee .................................................................................. 432

8 Abschließende Betrachtungen: Politische Gewalt aus der      
Perspektive irischer und baskischer Nationalisten ................................. 436

8.1 Sprechweisen über politische Gewalt ................................................. 437

8.2 Entwicklungen, Unterschiede und externe Einflüsse ...................... 456

8.3 Freiheitskämpfer, Terroristen, Demokraten und Faschisten ......... 470

Appendix .............................................................................................................. 477

Abkürzungsverzeichnis ............................................................................... 477

Glossar ........................................................................................................... 480

Zeittafel .......................................................................................................... 498

Regierungen auf zentralstaatlicher und regionaler Ebene ..................... 509

Literatur ......................................................................................................... 511



Dank 

Dieses Buch basiert auf meiner am 26. September 2017 im Fachbereich 
Neuere und Neueste Geschichte an der Philosophischen Fakultät der Hum-
boldt-Universität zu Berlin eingereichten Dissertationsschrift. Bis dahin und 
schließlich zur Veröffentlichung als Buch war es ein langer Weg, der nicht 
frei von Hindernissen war. Mein besonderer Dank gebührt daher meinem 
Doktorvater Prof. Dr. Thomas Mergel, der diesen von Anfang an begleitet 
hat. Er hat stets an den Mehrwert des Dissertationsprojekts geglaubt, es 
unterstützt und zugleich dessen Konzeption und Umsetzung kritisch hinter-
fragt und damit die Arbeit tatsächlich intensiv betreut. An dieser Stelle sei 
auch die besondere Atmosphäre des Kolloquiums des Lehrstuhls für 
Europäische Geschichte des 20. Jahrhunderts an der Humboldt-Universität 
erwähnt, die einen offenen und intensiven Austausch ermöglichte. Mein 
Dank gilt außerdem Prof. Dr. Birgit Aschmann, die großes Interesse an 
meinem Dissertationsprojekt zeigte und freundlicherweise die Zweitbegut-
achtung übernahm. 

Dass dieses tatsächlich verwirklicht werden konnte war nur dank der 
Förderung durch das Land Berlin in Form eines Elsa-Neumann-Stipendi-
ums möglich. Für weitere (nicht nur) finanzielle Unterstützung möchte ich 
mich auch bei Friedericke und Traugott Klose herzlich bedanken. Die 
Drucklegung wurde freundlicherweise von der Geschwister Boehringer 
Ingelheim Stiftung für Geisteswissenschaften bezuschusst 

Es ist nun bereits gut 25 Jahre her, dass ich mich erstmals intensiver mit 
den Konflikten in Nordirland und dem Baskenland befasst habe, die zu 
diesem Zeitpunkt noch alles andere als befriedet waren. Die ständigen 
Hubschrauber über Belfast sind mir ebenso noch in Erinnerung wie die 
aufgeheizte Atmosphäre während des Wahlkampfs zum Baskischen Parla-
ment im Jahr 2001, den ich in Donostia-San Sebastián erlebt habe. Eine der 
ersten wissenschaftlichen Studien, die ich Mitte der 1990er Jahre zur Hand 
nahm und mit großem Interesse las, war Peter Waldmanns Buch Militanter 



8 F R E I H E I T S K Ä M P F E R ,  T E R R O R I S T E N ,  D E M O K R A T E N  &  F A S C H I S T E N  

Nationalismus im Baskenland. Insofern schließt sich mit der Aufnahme meiner 
Untersuchung in die Reihe »Mikropolitik der Gewalt« ein Kreis, wofür ich 
mich bei den Herausgebern Klaus Schlichte und Peter Waldmann bedanken 
möchte.  

Zu Beginn meiner Untersuchung halfen mir Prof. Dr. Jesus Casquete 
und Philipp Mangold mit wichtigen Quellenhinweisen. Tolle Unterstützung 
vor Ort erfuhr ich insbesondere von Tim Robson und Beñat Aranburu, 
denen ich auch interessante Kontakte und Gespräche verdanke. Dr. des. 
Andreas Spreier war so großzügig, mir im Rahmen seiner eigenen Forschun-
gen zusammengetragenes, zusätzliches Quellenmaterial zur Verfügung zu 
stellen. 

Während der Niederschrift der Arbeit konnte ich mich mit vielen 
Kolleginnen und Kollegen über verschiedenste Aspekte der Untersuchung 
austauschen. Für wertvolle Kommentare möchte ich mich vor allem bei Dr. 
Christian Methfessel, Dr. Thomas Werneke und Dr. des. Reet Tamme 
bedanken, aber auch bei Dr. des. Paul-Benedikt Glatz, Dr. Andreas Weiß, 
Ivo Komljen, Sebastian Landsberger und Gerhild Klose.  

Mein besonders großer Dank für wiederholtes Gegen- und Korrektur-
lesen gilt Erdmute Seibert. Nach wie vor vorhandene Fehler und sprachliche 
Unebenheiten liegen selbstredend allein in meiner Verantwortung. Für die 
freundliche Zusammenarbeit auf dem Weg zur Drucklegung danke ich 
zudem Miryam Schellbach vom Campus-Verlag. 

Nicht unerwähnt bleiben soll schließlich auch ein Mensch, der vermut-
lich mit entscheidend dazu beigetragen hat, in mir das Interesse für histo-
rische Prozesse zu wecken und meine Forschungen jederzeit interessiert 
verfolgt und befördert hat: Dorothea Klose, die leider die endgültige 
Fertigstellung dieser Arbeit nicht mehr erlebt hat.  

Zuletzt bleibt mir noch ein riesiges Dankeschön all denjenigen auszu-
sprechen, die mir über die vielen Jahre und nicht immer einfachen Phasen 
den Rücken gestärkt und Mut zugesprochen haben, meinen Freundinnen 
und Freunden und meiner Familie, allen voran meinen Eltern Erdmute und 
Reinhardt Seibert, denen ich dieses Buch widmen möchte. 

 
Berlin, im Mai 2019 

 



1 Einleitung: Sprechen über politische 
Gewalt 

»Die Gewalt spricht nicht«, überschrieb der renommierte Gewaltforscher 
und Gründer des Hamburger Instituts für Sozialforschung Jan Philipp 
Reemtsma einst einen Vortrag über das Verhältnis von Macht und Gewalt.1 
Sie begleite vielmehr die Macht wie ein stummer Schatten. Während in 
Habermas’ »Theorie des kommunikativen Handelns« Gewalt gleichsam den 
Gegenpol zur Kommunikation darstellt, bedeutet sie für Reemtsma jedoch 
nicht deren Ende: »Zwar spricht sie nicht, aber indem sie sich zeigt, sagt sie 
dennoch allerlei.«2 In einer triadischen Konstruktion stelle Gewalt selbst 
einen Akt der Kommunikation dar und werde dadurch zu sozialem 
Handeln.3  

Zweifellos erzeugt Gewalt als Akt der »Eliminierung von Handeln durch 
Handeln«4 auch ohne kontextualisierende Diskurse Realität und sendet 
dabei in einem gewissen Rahmen auch eine Botschaft an Dritte.5 Allerdings 
setzt gerade aus politischen Motiven ausgeübte Gewalt eine weitergehende, 
sprachliche Kommunikation voraus. So werden einzelne Gewaltakte erst 
dadurch politisch und wirken über die jeweils direkt Betroffenen hinaus, 
indem sie in Kontext gesetzt und mit einer bestimmten Botschaft verbunden 
werden. Erst die begleitende Kommunikation, die den Gewaltakt in seiner 
konkreten Ausrichtung erklärt und in einen Ziel-Mittel-Kontext einordnet, 
macht diesen deutbar und ermöglicht es, Wirkungen, die über eine diffuse 

 1  Reemtsma 2002. 
 2  Reemtsma 2013: 104. 
 3  Vgl. Reemtsma 2013: 467. 
 4  Luhmann 1975: 64. 
 5  Reemtsma führt hierfür das an sich einleuchtende Beispiel Mafia an, wobei er allerdings 

voraussetzt, dass eine entsprechende Tat dieser auch tatsächlich von den »Dritten« 
zugeschrieben wird. Vgl. Reemtsma 2013: 466–467. 



10 F R E I H E I T S K Ä M P F E R ,  T E R R O R I S T E N ,  D E M O K R A T E N  &  F A S C H I S T E N  

Angst hinausgehen, wie Drohpotenziale, Vermeidungshandeln oder Zuge-
ständnisse des politischen Gegners zu generieren.6  

Anders als bei Gewaltanwendungen in anderen Zusammenhängen, die 
nicht notwendigerweise ein politisches Ziel verfolgen und daher auch zum 
Selbstzweck werden können,7 kommt Gewalt als politische Strategie nicht 
ohne Legitimation aus. Laut Reemtsma ist die moderne europäische Kultur 
aber von einer prinzipiellen Gewaltaversion gekennzeichnet. In ihr wird 
nicht nur zwischen erlaubter, gebotener und verbotener Gewalt unter-
schieden, sondern Gewalt grundsätzlich als Problem angesehen. Diese wird 
nur noch als legitim anerkannt, wo sie vor schlimmerer Gewalt schützen 
soll.8 Innerhalb demokratisch verfasster Gesellschaften, in denen theo-
retisch politische Mehrheiten organisiert werden können, um Veränderun-
gen durchzusetzen und bestimmte politische Ziele zu erreichen, erscheint 
die Anwendung von Gewalt besonders begründungspflichtig. Umso größere 
Bedeutung kommt hier dem Kampf um die Deutungshoheit zu, der stets 
mit dieser einhergeht und darauf abzielt, die eigene Anwendung von Gewalt 
zu rechtfertigen und ihr Legitimität zuzuweisen und gleichzeitig die 
Legitimität derjenigen zu schwächen, die diese ablehnen oder gegen sie 
vorgehen.  

1.1 Fragestellung und Forschungsstand 

Die nordirische wie die baskische Gesellschaft waren über Jahrzehnte 
geprägt von politischer Gewalt. Diese Gewalt konnte vielfältige Formen 
annehmen. Sie äußerte sich seitens der nicht-staatlichen Akteure in Bomben-
anschlägen und gezielten Morden, aber auch in »punishment shootings« und 
»punishment beatings«, Vertreibungen, Mobbing, der Eintreibung einer 
»Revolutionssteuer« und Straßenkampf. Von staatlicher Seite wurde darauf 
mit zum Teil erheblicher Repression reagiert, die nicht nur gravierende 
Einschränkungen von Freiheitsrechten, sondern auch Menschenrechtsver-

 6  Der Fall des Nationalsozialistischen Untergrunds (NSU) zeigt, was passiert, wenn eine 
derartige Kommunikation ausbleibt. 

 7  Etwa religiös motivierte Gewalt, vgl. Reemtsma 2003 und Juergensmeyer 2000. 
 8  Vgl. Reemtsma 2013: 264–265. Gerade in ihren Delegitimierungsstrategien verfüge sie 

jedoch über ein Potenzial von Legitimierungen, »eine stupende Fähigkeit, das Vertrauen, 
das sich auf Gewaltferne gründet, umzuorientieren auf ein Vertrauen in Gewalt« (S. 325). 



 S P R E C H E N  Ü B E R  P O L I T I S C H E  G E W A L T  11  

letzungen mit einschloss. Die Gewalt war somit kein randständiges Phäno-
men, sondern wirkte auf breite Teile der Gesellschaft und führte zu einer 
erheblichen Polarisierung.  

Hier wie dort wurde, noch lange nachdem die alte politische Ordnung 
durch eine andere, formal demokratische ersetzt worden war, in einem 
erheblichen Ausmaß Gewalt in der politischen Auseinandersetzung ange-
wandt. Erst 33 Jahre nach der Ablösung des Stormont-Regimes in Nord-
irland respektive der Verabschiedung einer demokratischen Verfassung in 
Spanien verkündeten mit der (Provisional) Irish Republican Army und Euskadi 
Ta Askatasuna (militar) (Baskenland und Freiheit)9 die jeweils bedeutendsten 
Gewalt anwendenden Gruppen das Ende ihres bewaffneten Kampfes. 

Dass diese über einen so langen Zeitraum fortbestehen konnten, zeugt 
davon, dass der Einsatz von Gewalt von einem nicht unerheblichen Teil der 
Bevölkerung lange Zeit als legitim angesehen wurde. Schließlich ist eine 
Gruppe oder Organisation, die ihre politischen Ziele mit Gewalt durch-
setzen will, von einer Unterstützerbasis abhängig: von den Straßenkämpfern, 
die einen Ort so lange blockieren, bis Untergetauchte entkommen, Waffen 
in Sicherheit gebracht oder alle Spuren nach einem Anschlag verwischt sind; 
von der Menschenmasse, die es als Schutzschild ermöglicht, verbotene 
Insignien hochzuhalten und Salutschüsse zu Ehren von getöteten Mitstrei-
tern abzugeben; von Informanten, Kurieren, Geldwäschern und Bereitstel-
lern von sicheren Häusern und Waffenverstecken; von denen, die sie vor 
Durchsuchungen warnen, die sie und die Inhaftierten politisch unterstützen 
oder die generell nicht bereit sind mit den staatlichen Sicherheitskräften zu 
kooperieren, etc.  

Ihr Erfolg hängt also von ihrer Fähigkeit ab, Akzeptanz für ihre Aktio-
nen zu finden und Menschen für sich zu mobilisieren, sowie von der Reak-
tion der Zivilgesellschaft. Ohne aktive oder passive Unterstützung mag eine 
solche Gruppe eine Zeit lang trotzdem bestehen können, stellt sich die 
Gesellschaft aktiv gegen sie, ist sie jedoch nicht überlebensfähig.10 Insofern 
reflektiert sie in gewisser Weise die Einstellungen und Sehnsüchte eines Teils 
der Gesellschaft, aus der sie hervorgegangen ist.11 

 9  Das Wort »eta« bedeut im Baskischen außerdem »und«, sodass für Menschen, die nicht 
des Baskischen mächtig sind, es schwierig ist, bei einem auf Baskisch geführten Gespräch 
herauszuhören, wann von der Organisation ETA die Rede ist. 

 10  Vgl. Tejerina 2001: 40; Taber 1965: 23. 
 11  Vgl. Gurr 1990: 86. 



12 F R E I H E I T S K Ä M P F E R ,  T E R R O R I S T E N ,  D E M O K R A T E N  &  F A S C H I S T E N  

Als die bewaffneten Gruppen unter den Vorgängerregimen aktiv wur-
den, war ihre direkte Gewaltanwendung gegen das politische System und 
seine Repräsentanten in breiten Teilen der Gesellschaft vor allem als 
Notwehr verstanden worden. Im Falle Nordirlands sah sich die IRA 1969 
dabei explizit dem Vorwurf ausgesetzt, nicht bereit gewesen zu sein, ihrer 
traditionellen Rolle, nämlich dem Schutz der katholischen Bevölkerung vor 
Pogromen und Polizeiwillkür, nachzukommen. Die neuformierte Provisional 
IRA zog daraus Konsequenzen und trat zunächst primär mit dem Anspruch 
auf, diese Rolle wieder auszufüllen. Unabhängig davon inwieweit sie diese 
tatsächlich erfüllte, nur die Illusion des Schutzes erweckte oder im Gegenteil 
sogar zu mehr Übergriffen beitrug, verschaffte es ihr Legitimität und Rück-
halt in der nationalist community. Aber auch im Baskenland genossen während 
der Franco-Zeit ETA-Aktivisten einen Heldenstatus, galten baskischer 
Nationalismus und politische Gewalt als notwendige Antwort auf die 
aktuellen Gegebenheiten. Beiden Organisationen wurde zudem zugespro-
chen, maßgeblich zum Sturz des alten Systems beigetragen zu haben. 

Zeitgenössische, auf teilnehmender Beobachtung basierende Studien 
verdeutlichen, wie stark die Menschen beider Regionen in diesen Jahren von 
einer antagonistischen Sichtweise geprägt waren und diese nicht über Nacht 
ablegten, als die bisherige Ordnung in eine neue, demokratischere trans-
formiert wurde.12 Zugleich trat innerhalb der jeweiligen nationalistischen 
Bewegungen aber bereits eine gewisse Ambivalenz gegenüber den (offen-
siven) Aktivitäten der bewaffneten Gruppen auf, die aus moralischen 
Gründen, wegen ihrer Angriffsziele oder wegen der Konsequenzen ihrer 
Taten für die gesamte Gemeinschaft auch auf Kritik stießen.13  

Der Soziologe Frank Burton berichtete Ende der 1970er Jahre aus dem 
Belfaster Stadtviertel Ardoyne von einer anhaltenden Debatte, die sich vor 
allem um die moralische Beurteilung von Gewaltanwendung gedreht habe 
und durch aktuelle Entwicklungen beeinflusst worden sei. Demnach 
handelte es sich bei der Unterstützung für bewaffnete republikanische 
Gruppen nicht um eine statische Konstante, sondern um eine komplexe 
Variable, die von den jeweiligen Handlungen der verschiedenen Akteure in 
dem Konflikt abhing.14  

 12  Vgl. für das Baskenland Zulaika 1988 und Heiberg 1989 sowie für Nordirland Burton 
1978 und Sluka 1989. 

 13  Vgl. Zulaika 1988: 74–75 und 347; Burton 1978: 83; Sluka 1989: 74–75. 
 14  Vgl. Burton 1978: 90–93. 



 S P R E C H E N  Ü B E R  P O L I T I S C H E  G E W A L T  13  

Auf diese Beobachtung Burtons gründet sich die Ausgangshypothese 
meiner Untersuchung: Die langjährige Unterstützung von Gewaltanwen-
dung durch einen erheblichen Teil der Bevölkerung der untersuchten 
Regionen lässt sich nur vor dem Hintergrund der Perzeption dieser Gewalt 
und anderer als gewalttätig wahrgenommener Maßnahmen erklären. Mein 
Augenmerk richtet sich dementsprechend auf die sprachliche Eingebunden-
heit politischer Gewalt und damit auf das Verhältnis von Gewalthandeln und 
Kommunikation. Im Mittelpunkt stehen darum die öffentlichen Aushand-
lungsprozesse der genannten nationalistischen Bewegungen. Was wurde in 
diesen alles unter politischer Gewalt verstanden beziehungsweise subsu-
miert? Welche Ausprägungen wurden als verboten, erlaubt oder gar als 
geboten angesehen? 

Die Art und Weise, wie die bewaffneten Gruppen selbst ihre Handlungs-
weise legitimierten, ist dabei nur ein Aspekt.15 Bei ihren Stellungnahmen 
handelt es sich letztlich lediglich um einen Beitrag in einem breiteren 
Diskurs. Es stellt sich jedoch die Frage, inwieweit sie mit ihrer Darstellung 
durchdringen konnten, ihre Sichtweise zumindest in einzelnen Punkten von 
weiteren Kreisen geteilt wurde oder ob umgekehrt bestimmte Argumentati-
onsweisen allmählich in den Hintergrund rückten oder gänzlich verschwan-
den, sei es, weil sie auf keine Resonanz stießen, sei es, weil die Debatte nicht 
ohne Wirkung auf die Militanten blieb. 

Eine Analyse dieser Gewaltdiskurse, so mein Argument, liefert Antwor-
ten auf für beide Untersuchungsfälle zentrale Fragen: Worauf ist die Per-
sistenz politischer Gewalt nach dem Übergang zu einer demokratisch 
verfassten Gesellschaft zurückzuführen? Und wie lässt es sich erklären, dass 
es mehr als drei Jahrzehnte nach dem Systemwechsel schließlich doch zu 
einem (in Nordirland gleichwohl nicht vollständigen) Ende der Gewalt-
anwendung kam – und dies obwohl die bewaffneten Gruppen ihre Kernziele 
nicht erreicht hatten? 

So werde ich zeigen, dass gemäß den nationalistischen Diskursen politi-
sche Gewalt keinesfalls nur von einer Seite ausgeübt wurde. Der Gewalt der 
bewaffneten Gruppen aus dem eigenen Lager stand nach diesen hingegen 
eine illegitime staatliche Gewalt gegenüber, welche jener vorausgegangen sei 
und auch mit den politischen Reformen in den 1970er Jahren kein Ende 
gefunden habe. Das aus dieser Sicht bestehende Legitimitätsdefizit der 

 15  Hierzu gibt es auch einige Aufsätze (Bairner 1986, Arthur 1988 und 1997, Wieviorka 1997, 
Broek 2004) sowie eine moralphilosophische Beurteilung auf der Basis eines Abgleichs 
von nationalistischer Interpretation und Forschungsstand (Shanahan 2009). 



14 F R E I H E I T S K Ä M P F E R ,  T E R R O R I S T E N ,  D E M O K R A T E N  &  F A S C H I S T E N  

politischen Ordnung und das damit verbundene Selbstverständnis als Opfer 
bildete die Grundlage für die Fortexistenz der bewaffneten Gruppen trotz 
einer mehrheitlichen Ablehnung von Gewaltanwendung. Dass letztlich die 
Bereitschaft schwand, eine Fortsetzung der Gewaltkampagne zu tolerieren 
oder gar zu unterstützen, hatte allerdings nur bedingt mit einer veränderten 
Wahrnehmung dieser Ordnung zu tun. Vielmehr beruhte dies in erster Linie 
darauf, dass sich die bewaffneten Gruppen auch aus der Perspektive ihres 
engeren Umfelds durch Grenzüberschreitungen zunehmend selbst delegiti-
miert hatten und andere Handlungsstrategien mittlerweile für erfolgverspre-
chender gehalten wurden. 

1.1.1 Verwendete Terminologie 

Bei einem Thema, bei dem zum einen unterschiedliche Bedeutungszuschrei-
bungen in Bezug auf einzelne Begriffe und zum anderen die Auseinander-
setzung um die richtige Bezeichnung eines bestimmten Sachverhalts oder 
einer Gruppe eine große Rolle spielen, und daher der Gebrauch bestimmter 
Bezeichnungen auf den politischen Standpunkt schließen lässt, ist es nicht 
immer einfach, eine neutrale Ausdrucksweise zu finden. Daher bereits an 
dieser Stelle einige Worte zu den Konnotationen von bestimmten Bezeich-
nungen sowie zu der von mir selbst verwendeten Terminologie und deren 
Begründung. 

Den Begriff Terrorismus verwende ich in meiner Arbeit nur als Quellen-
begriff. Das Konzept Terrorismus ist sehr umstritten, was sich auch daran 
zeigt, dass über hundert unterschiedliche Definitionen von Terrorismus 
kursieren. Auf die mit der sogenannten Terrorismusforschung verbundene 
Problematik werde ich in dem Abschnitt zum Forschungsstand näher 
eingehen. Zwar gibt es Versuche, den Terrorismusbegriff zu entideologi-
sieren und Terrorismus allein als eine bestimmte Methode zu definieren.16  
Allerdings bleiben auch hierbei die Grenzziehungen schwammig und wenig 
überzeugend. Mit Christoph Daase lässt sich fragen, ob es überhaupt so 
etwas wie einen harten begrifflichen Kern des Terrorismus gibt. Joseba 
Zulaika und William Douglass sehen Terrorismus ähnlich wie Hexerei als 
»pervasive social phenomena that, on a close inspection, appear to be 

 16  Z.B. Scheerer 2002, Waldmann 2011. 



 S P R E C H E N  Ü B E R  P O L I T I S C H E  G E W A L T  15  

nothing but imaginary constructs deeply embedded in the culture of the 
times«.17  

In der öffentlichen Debatte ist Terrorismus jedenfalls in erster Linie ein 
Kampfbegriff, um die Handlungen eines politischen Gegners für illegitim 
und verabscheuungswürdig zu erklären, ihn auf diese Weise zu diskreditieren 
und um außergewöhnliche Maßnahmen gegen ihn zu rechtfertigen. Es 
handelt sich dabei um einen eindeutig negativ konnotierten Begriff, der nicht 
zur Selbstbeschreibung verwendet wird. Für eine Arbeit wie diese ist daher 
relevant, was, in welchem Kontext und durch wen etwas als Terrorismus, 
Staatsterrorismus oder Terror gebrandmarkt wird. Dementsprechend geht 
es nicht darum, dieses politische Labeling für wahr oder unwahr zu erklären, 
sondern entsprechende Äußerungen als performative Sprechakte zu be-
trachten.18 Aus diesen Gründen verwende ich den Begriff Terrorismus in 
meiner Arbeit weder als analytischen noch als deskriptiven Begriff. Statt-
dessen bezeichne ich gewaltanwendende Gruppen – wenn ich nicht ihren 
Namen gebrauche – als eben solche oder als bewaffnete Gruppen bezie-
hungsweise spreche ich, wenn es sich nicht allein um Angehörige dieser 
Gruppen, sondern um einen weiteren Kreis von Personen dreht, die Gewalt 
anwandten, wie etwa radikale Jugendliche, von militanten Nationalisten. 

Nicht immer ganz eindeutig, vor allem aber oft mit bestimmten Konno-
tationen behaftet, sind Bezeichnungen für die verschiedenen politischen 
Strömungen, Bevölkerungsgruppen, Städte und Provinzen sowie die Unter-
suchungsregionen selbst. In Irland ist ein Witz weit verbreitet, der dies auf 
seine Art verdeutlicht: In Nordirland kommt ein Mann mit seinem Auto an 
eine inoffizielle Straßensperre. Eine der als Wache postierten Personen tritt 
an seinen Wagen heran und fragt ihn: »Are you Catholic or Protestant?« 
Darauf antwortet dieser: »Neither, I’m an atheist«. Der Wachposten, unzu-
frieden mit dieser Antwort, hakt nach: »That’s all very well, but are you a 
Catholic atheist or a Protestant atheist?« 

Tatsächlich handelt es sich bei der sowohl von Außenstehenden als auch 
von den Menschen vor Ort häufig verwendeten Unterscheidung zwischen 
Catholics und Protestants nicht so sehr um eine Abgrenzung aufgrund der 
Zugehörigkeit zu einer Glaubensgemeinschaft, sondern in der Regel um eine 

 17  Vgl. Daase 2001: 66; Douglass/Zulaika 1990: 240–241; Zulaika/Douglass 1996: 96. Zur 
Kritik eines Verständnisses von Terrorismus als Kommunikationsstrategie siehe außer-
dem Steinseifer 2011: 32–36. 

 18  Vgl. Armborst 2010: 421–422. 



16 F R E I H E I T S K Ä M P F E R ,  T E R R O R I S T E N ,  D E M O K R A T E N  &  F A S C H I S T E N  

politische Zuschreibung.19 Ihnen entsprechen in dieser Hinsicht die eindeu-
tigeren Begriffe nationalists und unionists, denen ich hier den Vorzug geben 
werde, wobei sich durchaus in beiden Lagern auch Personen des jeweils 
anderen Glaubensbekenntnisses finden.  

Als nationalists werden dabei diejenigen bezeichnet, die sich als Iren ver-
stehen und eine Vereinigung Nordirlands mit der Republik Irland anstreben. 
Ohne den Zusatz community bezieht sich diese Bezeichnung allerdings primär 
auf den Teil der irischen Nationalisten, der dieses Ziel stets auf friedlichem, 
politischen Weg zu erreichen versuchte. Dazu zählen etwa Parteien wie die 
Social Democratic and Labour Party (SDLP) und früher die Nationalist Party. Der 
radikalere Teil der irisch-nationalistischen Bewegung firmiert dagegen als 
republicans.  

Irischer Nationalismus und irischer Republikanismus sind weitgehend 
deckungsgleich und haben beide ihren Ursprung in der 1790 gegründeten 
Society of United Irishmen, die sich inspiriert von der Amerikanischen und der 
Französischen Revolution zu einer revolutionären Bewegung für eine 
unabhängige irische Republik entwickelte. Waren die nationalists stärker um 
die Bewahrung des gälischen kulturellen Erbes bemüht, der katholischen 
Kirche verbunden und eher reformorientiert, waren die republicans von 
Beginn an säkular ausgerichtet und setzten zur Erringung einer unabhän-
gigen und egalitären irischen Republik auch auf die Anwendung von Gewalt.  

Bezogen auf Nordirland handelt es sich bei den republicans im Wesent-
lichen um Mitglieder und Anhänger von Sinn Féin (Wir selbst) und der Irish 
Republican Army (IRA), Organisationen in ihrem Umfeld sowie deren 
Abspaltungen.20 Ist von den Splittergruppen die Rede, die auch das Good 

 19  Tatsächlich ist es noch ein wenig komplizierter. So kann die Unterscheidung fast schon 
als ethnische Grenzziehung angesehen werden, die sich laut Burton auf ein Set von 
Eigenschaften und Zuschreibungen stützt, wie Name, Gesicht, Kleidung, Verhaltens-
weise, Wohnort, Erziehung, Sprache und Ikonografie (Burton 1978). Welche Label in der 
Forschung gebraucht werden variiert. Während bis zu den 1970er Jahren vor allem von 
nationalists und unionists geschrieben wurde (oder auch Ulster British und Ulster Irish), gab es 
in der Folgezeit eine Tendenz zum Gebrauch der Unterscheidung zwischen Protestants und 
Catholics, auch weil politische Bezeichnungen nach einer verbreiteten Auffassung weniger 
inklusiv seien und eine stärkere Differenzierung verlangten. In der Zwischenzeit hat sich 
diese Tendenz allerdings wieder umgekehrt. Siehe zu dieser Diskussion auch Whyte 1990: 
18–22. 

 20  Neben der Provisional IRA und Provisional Sinn Fein sind dies etwa die Official IRA und 
Official Sinn Fein (heute: The Worker’s Party) sowie die Irish National Liberation Army (INLA) 
und die Irish Republican Socialist Party (IRSP) – letztere lehnt allerdings auch die Abkommen 
von Belfast und St. Andrews ab. 



 S P R E C H E N  Ü B E R  P O L I T I S C H E  G E W A L T  17  

Friday Agreement (1998) und das St. Andrews Agreement (2006) ablehnen und 
teilweise gewaltsam bekämpfen, wird häufig von dissident republicans gespro-
chen.21  

Noch weniger trennscharf sind die Begriffe unionist und loyalist. Sie 
drücken zunächst einmal die Forderung nach einem Verbleib Nordirlands 
im Vereinigten Königreich in Union mit Großbritannien respektive Loyalität 
zur britischen Krone aus. Unter loyalism wird jedoch meist eine militantere 
Form des unionism verstanden. Gewalt anwendende Gruppen wie die Ulster 
Defence Association/Ulster Freedom Fighters (UDA/UFF), die Ulster Volunteer 
Force (UVF) und die Loyalist Volunteer Force (LVF) werden dementsprechend 
als Loyalists bezeichnet. Loyalism impliziert in gewisser Weise aber auch die 
Zugehörigkeit zur (protestantischen) Arbeiterschicht. 

Im baskischen Fall existieren ebenfalls diverse Bezeichnungen zur Diffe-
renzierung zwischen den unterschiedlichen Ausprägungen des baskischen 
Nationalismus sowie für die Verfechter des existierenden spanischen Natio-
nalstaats.  

Ein baskischer Nationalismus äußerte sich, zunächst als bizkainischer 
Nationalismus, erstmals in den 1890er Jahren in Bilbao, als Gegenreaktion 
auf den spanischen Liberalismus und Zentralismus sowie die Folgen der 
Industrialisierung. Seine Entstehung ist aufs Engste mit dem Namen Sabino 
Arana Goiri (1865–1903) verbunden. Er formulierte ein erstes nationalisti-
sches politisches Programm, prägte den Namen Euzkadi für das Baskenland, 
definierte dessen geographische Ausdehnung, schuf die ersten nationalisti-
schen Zeitungen und politischen Organisationen, kreierte die baskische 
Flagge (die ikurrina) und schrieb eine Hymne. Der Jahrestag seiner »natio-
nalistischen Offenbarung« (laut Arana am Ostersonntag 1882) wird seit 1932 
im Baskenland als Nationalfeiertag gefeiert (Aberri Eguna – Tag des Vater-
lands).22 

In seiner ursprünglichen Form war der baskische Nationalismus katho-
lisch-traditionalistisch. Er richtete sich sowohl gegen den Liberalismus und 
die spanisch ausgerichteten Großindustriellen als auch gegen die sozialistisch 
gesinnte Arbeiterschaft. Die von Arana 1895 gegründete Euzko Alderdi 
Jeltzalea-Partido Nationalista Vasco (EAJ-PNV) entwickelte sich im 20. Jahr-
hundert jedoch schließlich zu einer modernen Massenpartei christdemokra-

 21  Dies sind in erster Linie die 1986 abgespaltene Continuity IRA und Republican Sinn Fein 
sowie die 1998 abgespaltene »real« IRA (inzwischen New IRA) und die 32 County Sovereignty 
Movement. 

 22  Vgl. Conversi 1997: 53; Granja Sáinz 1995; Mees 2003: 16–17. 



18 F R E I H E I T S K Ä M P F E R ,  T E R R O R I S T E N ,  D E M O K R A T E N  &  F A S C H I S T E N  

tischer Prägung. Nach dem baskischen Namen der Partei (Euzko Alderdi 
Jeltzalea – wörtlich: Baskische JEL-Anhänger Partei) werden ihre Mitglieder 
auch jeltzale (oder jelkilde) genannt. JEL steht dabei für die traditionelle Lo-
sung der EAJ-PNV »jaungoikoa eta lege zarra« (Gott und das alte Gesetz).  

Für den militanteren Teil der baskischen nationalistischen Bewegung 
sind in erster Linie die Bezeichnungen nacionalismo vasco radical, izquierda 
abertzale und Movimiento de Liberacion Nactional Vasco (MLNV) im Umlauf, die 
manchmal synonym verwendet werden, die aber nicht unbedingt das 
Gleiche meinen. Am ehesten eingrenzen lässt sich die letztere. 

Die MLNV kann als ein Netzwerk einer Vielzahl politischer, sozialer und 
kultureller Organisationen und Einzelpersonen verstanden werden, zu 
denen auch Euskadi Ta Askatasuna militar (ETAm) zählt, wobei die meisten 
keine Gewalt anwenden, einige legal agieren und andere verboten wurden. 
Gemeinsam ist ihnen das Ziel eines unabhängigen und sozialistischen 
Baskenlands und gemäß des Rechtswissenschaftlers Iñigo Bullain ein 
revolutionäres Selbstverständnis.23  

Angehörige der MLNV bezeichnen sich selbst häufig als izquierda 
abertzale. Dies, wie auch eine entsprechende Übernahme des Wortes abertzale 
in das offizielle Wörterbuch der spanischen Sprache der Real Academia 
Española, hat dazu beigetragen, dass diese Bezeichnung zunehmend als 
Synonym für die Parteien und Organisationen der MLNV verwendet wurde. 
Auch wenn dies insbesondere auf den Sprachgebrauch außerhalb des 
Baskenlandes zutrifft, gab es auch dort selbst eine entsprechende Tendenz. 

Während izquierda das spanische Wort für Linke ist, stammt das baski-
sche Wort abertzale von dem Wort aberri, einem von Sabino Arana kreierten 
Neologismus für Heimatland oder Vaterland, und dem Suffix -(t)zale ab, mit 
dem eine besondere Begeisterung oder Zuneigung zu etwas ausgedrückt 
wird. Abertzale kann daher mit »Patriot« übersetzt werden. Anhänger anderer 
baskisch-nationalistischer Parteien reklamieren die Bezeichnung abertzale 
deshalb auch für sich. Die izquierda abertzale (baskisch: ezker abertzalea – 
patriotische Linke) umfasst in diesem weiten Sinn sämtliche baskischen 
nationalistischen Parteien und Organisationen, historisch wie aktuell, mit 

 23  Organisationen, die der MLNV zugeschrieben werden, sind neben ETAm zum Beispiel 
die Parteien des Wahlbündnisses Herri Batasuna und dessen Nachfolger, die Jugendorga-
nisation Jarrai (und Nachfolger), die Gewerkschaft LAB, das Koordinationsorgan KAS, 
die Gefangenenhilfsorganisation Gestoras Pro-Amnistia (und Nachfolger), die Organisation 
der Angehörigen der Gefangenen Senideak/Etxerat oder die Herriko tabernas (Volksknei-
pen). Vgl. auch Egaña 1996 sowie Bullain 2011, insbesondere S. 59–66 und 185–189. 



 S P R E C H E N  Ü B E R  P O L I T I S C H E  G E W A L T  19  

einer kommunistischen, sozialistischen oder sozialdemokratischen Ausrich-
tung und damit etwa auch Eusko Alkartasuna (Baskische Solidarität – EA), 
in Abgrenzung zu dem traditionellen baskischen Nationalismus christdemo-
kratischer Prägung. 

Zwischen dieser weiten Definition und der engen auf die MLNV be-
grenzten gibt es noch eine dritte, die unter izquierda abertzale neben der 
MLNV auch alle weiteren Parteien und Organisationen versteht, die zwar 
ihrem Ursprung nach auch auf ETA beziehungsweise eine ihrer Abspal-
tungen zurückgehen, jedoch hinsichtlich der Methoden und politischen 
Schwerpunktsetzung eine andere Position als ETAm vertreten und daher 
nicht der MLNV zugerechnet werden können. Hierzu zählen insbesondere 
ETA politico-militar (ETApm) und Parteien wie Euskal Iraultzarako Alderdia 
(Partei für die baskische Revolution), Langile Abertzale Iraultzailea Alderdia 
(Partei der Revolutionären Patriotischen Arbeiter), Liga Komunista Iraultzailea 
(Revolutionäre Kommunistische Liga), Zutik (Steh auf!) und Aralar (benannt 
nach dem gleichnamigen Gebirgszug zwischen Gipuzkoa und Navarra). Ich 
verwende die Bezeichnung izquierda abertzale in diesem Sinne.24 

Nacionalismo vasco radical ist im Gegensatz zu den anderen beiden Bezeich-
nungen eine Fremdbezeichnung. Zugleich ist dies insofern der weiteste 
Begriff, als er auch radikale Gruppen miteinschließt, die nichts mit ETA zu 
tun haben, dieser etwa historisch vorausgehen oder sich nicht als links 
verstehen. Er wird teilweise gerade deshalb für die MLNV verwendet, um 
deren Selbstbeschreibung als links in Frage zu stellen.25 Wenn aber diese 
Bezeichnung auch auf die Frühphase der EAJ-PNV oder auf Teile der 
heutigen Parteien EAJ-PNV und EA ausgedehnt wird, weil diese einen 
unabhängigen Nationalstaat anstreben, so stellt sich die Frage, wer dann die 
nicht radikalen Nationalisten sind und ob diese dann nicht besser als 
Regionalisten bezeichnet werden sollten.26  

Wenn ich von radikalen Nationalisten spreche, dann ist damit derjenige 
Teil der nationalistischen Bewegung im Baskenland (oder auch in Irland) 
gemeint, der Gewaltanwendung nicht generell als Mittel ausschloss. Dem-
gegenüber verstehe ich unter gemäßigten Nationalisten solche, die Gewalt-
anwendung grundsätzlich ablehnten. 

Für (mutmaßliche) Anhänger eines spanischen Zentralismus verwenden 
baskische Nationalisten als Gegensatz zu abertzale die pejorativ gemeinte 

 24  Vgl. für eine entsprechende Eingrenzung auch Leonisio Calvo 2012. 
 25  Vgl. Casquete 2010; Fernández/López 2012: 30–34. 
 26  Vgl. Granja Sainz 1995, Leonisio Calvo 2012. 



20 F R E I H E I T S K Ä M P F E R ,  T E R R O R I S T E N ,  D E M O K R A T E N  &  F A S C H I S T E N  

Bezeichnung españolistas. Die beiden großen (gesamt)spanischen oder in dem 
hier verwendeten Sinne (s. Kap 1.2) spanisch-nationalistischen Parteien 
nennen sich selbst wiederum auch constitutionalistas (verfassungstreue), was 
implizit allen anderen unterstellt, sich nicht innerhalb der durch die Verfas-
sung gegebenen Ordnung zu bewegen. 

Für die untersuchten Regionen verwende ich die im Deutschen üblichen 
geographischen Bezeichnungen Nordirland und Baskenland.27 Bezüglich 
der Schreibweise der Städte- und Provinznamen richte ich mich nach den 
örtlichen, aktuell gültigen Beschlüssen. Dabei entschied man sich teilweise 
für eine Sprache: Gipuzkoa und Bizkaia (baskisch), aber Álava und Navarra 
(spanisch); Bilbao (statt baskisch: Bilbo), aber Gernika (statt spanisch: 
Guernica), in anderen Fällen ist die offizielle Bezeichnung ein Doppelname: 
Donostia-San Sebastián, Vitoria-Gasteiz. Bis heute umstritten ist der Name 
der zweitgrößten Stadt Nordirlands. Ob jemand sie als Londonderry oder 
Derry bezeichnete, kam insbesondere während der sogenannten Troubles 
(1968–1998) einem politischen Statement gleich. Neben Vermeidungsstrate-
gien gibt es verschiedene Versuche einer nicht-kontroversen Namensbe-
zeichnung. Eine recht gebräuchliche, die auch ich hier verwenden möchte, 
ist Derry/Londonderry.  

Abschließend noch der Hinweis, dass ich mich zum besseren Verständ-
nis dazu entschlossen habe, den Kampfnamen einzelner militanter Nationa-
listen (z.B. »Txillardegi«, »Yoyes«) zu verwenden, wenn sie einen besonderen 
Bekanntheitsgrad erreicht haben, selbstverständlich nicht ohne zumindest 
einmal auch den Geburtsnamen aufzuführen. 

1.1.2  Untersuchungszeitraum und Vergleichsperspektive 

Der Untersuchungszeitraum der Arbeit wird abgesteckt durch die beiden 
oben erwähnten übergeordneten Fragen. Ich setze darum bei der Neuord-
nung der jeweiligen politischen Verhältnisse in den 1970er Jahren an. Mit 
berücksichtigt werden dabei gleichwohl auch diesen Veränderungen voraus-
gegangene Ereignisse und Erfahrungen, sofern sie eine nachhaltige Wirkung 
auf die untersuchten nationalistischen Bewegungen hatten.  

 27  Im Deutschen dient die Bezeichnung Baskenland sowohl der Beschreibung des entspre-
chenden geographischen Raums, der sich über Teile des spanischen wie des französischen 
Staatsgebietes erstreckt, als auch der autonomen Gemeinschaft innerhalb des Königreichs 
Spanien. Ich verwende sie allein in der erstgenannten Bedeutung und spreche andernfalls 
von der Comunidad Autónoma Vasca (CAV). 




